
ufuq.de

ein Thema für Unterricht 
und Schule

ISLAMISTISCHE  
UND RASSISTISCHE  
ANSCHLÄGE – 



2

HINTERGRUND
S. 6

UNTERRICHTSPRAXIS
S. 20

SCHULE UND SCHUL-
ENTWICKLUNG

S. 50



Inhalt

S. 5
Einleitung

HINTERGRUND 

S. 7 
Der Tag danach: Wir reden über Anschläge 

S. 11
Sind „wir“ Charlie? Wie Erfahrungen von  
Diskriminierung und Rassismus die Wahrnehmung  
islamistischer Gewalt beeinflussen 

S. 15
Religiöse Emotionen, säkulare Emotionen –  
wer wird hier eigentlich verletzt? 

UNTERRICHTSPRAXIS

S. 21 
Streiten lohnt sich! Kontroverse Themen  
im Klassenzimmer 

S. 27
Umgang mit Gewaltdarstellungen in sozialen Medien

S. 32
„Du sollst dir (k)ein Bild machen!“ Bilderverbot  
und Prophetendarstellungen in islamisch  
geprägten Kontexten

S. 38 
Karikaturen und Satire im Unterricht 

S. 42
Politische Bildung und Prävention in Museen:  
Ein Werkstattbericht aus Haus Bastian 

S. 46
Interview: Politische Bildung im Museum für Islamische 
Kunst: „Schüler*innen werden zu Expert*innen“

SCHULE UND SCHULENTWICKLUNG

S. 51 
Ein „inklusives Wir“ an der Schule – Repräsentation  
und Einbindung von Diversität im Schulalltag 

S. 60
Schule in Zeiten gesellschaftlicher Polarisierungen:  
Umgang mit rechtspopulistischen und rechts- 
extremistischen Zwischenfällen 

S. 66 
Schulrechtliche Regelungen zum Umgang mit  
extremistischen Aussagen und Verhaltensweisen 

S. 72
Interview: Kommunikation mit der Schulöffentlichkeit: 

„Wir sind dran und haben einen Plan!“

S. 74  
Vorstellung der beteiligten Institutionen und Akteure

S. 78 
Impressum



4



  | 5

Einleitung

Der islamistisch motivierte Mord am französischen Geschichtslehrer Samuel Paty 
im Oktober 2020 hat auch in Deutschland viele Schulgemeinschaften aufge-
wühlt. Dies gilt in ähnlicher Weise auch für die antisemitischen und rassistischen 
Anschläge in Halle oder Hanau. Dabei fielen die Reaktionen bei aller öffentli- 
cher Empörung durchaus unterschiedlich aus – auch unter Lehrkräften, Schüler*- 
innen und Schulleitungen. Während die Anschläge in Halle und Hanau in den 
wenigsten Schulen förmlich thematisiert wurden, sprach sich die Kultusminister-
konferenz Ende Oktober 2020 dafür aus, dem Opfer des Mordes in Paris bun- 
desweit mit einer Schweigeminute in Schulen zu gedenken. 
 
An einigen Schulen kam es dabei zu Diskussionen darüber, wer wann mit welcher 
Botschaft seine Trauer zum Ausdruck bringt und wie sich das Gemeinschaftsge-
fühl in der Schule langfristig stärken lässt. In vielen Schulen stellte sich generell 
die Frage, wie mit islamistischen und rassistischen Anschlägen umgegangen wer- 
den soll und inwiefern dies ein Thema für Schule und Unterricht ist. Diese Handrei- 
chung soll Lehrkräfte und Schulleitungen dabei unterstützen, einen Umgang  
mit rassistischen und islamistischen Gewalttaten zu finden, der den unterschied-
lichen Erfahrungen, Betroffenheiten und Perspektiven gerecht wird und die 
Klassen- und Schulgemeinschaft stärkt. 
 
Die Handreichung beleuchtet zahlreiche pädagogische, didaktische und schul-
rechtliche Herausforderungen, die gerade nach dem Anschlag auf Samuel Paty 
deutlich wurden, aber in bestehenden Materialien zur Prävention von Rassis- 
mus, Antisemitismus und Islamismus in der Bildungsarbeit oft nur am Rande zur  
Sprache kommen. Dabei geht es unter anderem um eine Sensibilisierung für 
unterschiedliche biografische Erfahrungen im „globalen Klassenzimmer“, aber 
auch um lebensweltliche, medienpädagogische und theologische Zugänge  
zu Fragestellungen im Zusammenhang mit Identität, Religiosität und familiären 
Hintergründen. Ein Schwerpunkt liegt dabei auf Praxiserfahrungen und prakti-
schen Anregungen für den Unterricht, aber auch auf weitergehenden Aspekten 
von Schulorganisation und Schulentwicklung. 
 
Die Beiträge zu dieser Handreichung gehen auf eine Webtalk-Reihe zurück, die  
im Frühjahr 2021 in Kooperation vom Infodienst Radikalisierungsprävention  
der Bundeszentrale für politische Bildung, dem Leibniz-Institut für Bildungsme- 
dien | Georg-Eckert-Institut, dem Museum für Islamische Kunst – Staatliche 
Museen zu Berlin, der Bildungsstätte Anne Frank und ufuq.de veranstaltet wurde. 
Sie dokumentieren die Expertise und den Erfahrungs- und Gedankenaustausch 
zwischen Lehrkräften, außerschulischen Bildungsakteur*innen sowie Fachwissen-
schaftler*innen, der innerhalb dieser Reihe ermöglicht wurde.



6

HINTERGRUND



Hintergrund  | 7

Ein Angriff auf eine Moschee, eine Synagoge, auf dem Weihnachtsmarkt oder in der 
Shisha-Bar – immer wieder werden Menschen Opfer von tödlichen Hassideologien. 
Nachrichten über gewalttätige Anschläge erschüttern und beschäftigen auch Kinder 
und Jugendliche. Das Sprechen darüber ist für den gesellschaftlichen Zusammenhalt 
notwendig, allerdings fragen sich viele Lehrkräfte, ob und wie sie unmittelbar nach 
einem solchen Anschlag mit ihren Schüler*innen darüber reden sollen, welche For-
men des Gedenkens sie nutzen können und wie sie mit irritierenden Reaktionen auf 
Schweigeminuten umgehen sollen.

Der Beitrag wurde von Saba-Nur Cheema verfasst. 
Sie ist Senior Expert Politische Bildung der Bildungsstätte 
Anne Frank (Frankfurt) und Dozentin an der Frankfurt 
University of Applied Sciences im Bereich Soziale Arbeit.

Der Tag danach:  
Wir reden über Anschläge 



8

„Störungen haben Vorrang“

Nach dem rassistischen Attentat in Hanau am 19. Februar 
2020, als neun Menschen in und vor zwei Shisha-Bars ermor-
det wurden, erreichten uns in der Bildungsstätte Anne Frank 
viele Fragen von Eltern und Jugendlichen.1 Dabei handelte 
es sich insbesondere um Familien, die selbst von Rassismus 
betroffen sind. Sie teilten ihre Empörung mit uns, weil sie es 
nicht glauben konnten, dass in der Schule nicht über den An-
schlag gesprochen wurde. Eine Schülerin schrieb uns:

„Mir ging es so schlecht am Tag nach dem Anschlag. Niemand 
fragte, wie es mir geht und warum ich so schlecht drauf bin. 
Mein Klassenlehrer machte den Matheunterricht wie immer. 
Es gab nicht mal so etwas wie ‚schlimm, was da passiert ist‘. Es 
hat niemanden interessiert! Aber zu Hause und auf Insta ging 
es die ganze Zeit nur um Hanau.“ 

Wie kann ich Gesprächsangebote unterbreiten, 
ohne einzelnen Schüler*innen zu nahe zu treten?

Die Einstiegsfrage kann simpel sein: „Wie geht es euch damit?“ 
Es obliegt letztlich der Lerngruppe, ob sie den Raum für ein 
Gespräch nutzen möchte. Jugendliche sollen dazu befähigt 
werden, ihre eigenen Meinungen und Haltungen zu entwi-
ckeln, dazu gehört auch die Artikulation von Emotionen. Über 
persönliche Betroffenheit, Verletzungen und Angst lässt sich 
selten gut in großen Gruppen sprechen – noch schlechter 
ohne Vorbereitung. Eventuell ziehen es Jugendliche vor, in 
kleineren Gruppen und nicht im Plenum ihre Gedanken zu 
teilen. Ein wichtiges und notwendiges Signal an die Jugend-
lichen ist: Auch ihre Gefühle und Gedanken sind von Relevanz.
Wenn sich Jugendliche in selbstbestimmten Gruppen zu-
sammenfinden und ihr Gespräch entlang von ein oder zwei 
Leitfragen ausrichten, bricht dies oft das Eis. Die Leitfragen 
könnten zum Beispiel lauten: „Wie habe ich davon erfahren? 
Mit wem habe ich darüber gesprochen?“ Es ist wichtig, es den 
Schüler*innen zu überlassen, ob sie nun von ihren persönli-
chen Gefühlen (Emotionen) oder lieber über die Sachebene 
(Fakten) sprechen. Wichtig ist es auch, eine Rahmung vorzu-
geben: Bleibt es bei einem Gespräch oder wird in naher Zu-
kunft noch einmal darüber gesprochen?

Wie kann ich mit der besonderen Betroffenheit 
einzelner Schüler*innen umgehen?

Falls anzunehmen ist, dass einzelne oder mehrere Schüler*in-
nen sich in besonderer Weise von Gewalttaten betroffen fühlen 
oder damit in Verbindung gebracht werden könnten, ist beson-
dere Sensibilität gefragt. Schüler*innen als potenzielle Opfer 
zu adressieren kann von ihnen als äußerst unangenehm emp-
funden werden. Gesprächsangebote können oft nur dann ge-
lingen, wenn es eine kontinuierliche Auseinandersetzung mit 
den Themen gibt. Rassismus, Islamismus, Antisemitismus und 
Rechtsextremismus sollten nicht dann erst zum Thema werden, 
wenn Menschen körperlich verletzt oder getötet werden.

Unabhängig von der Wahl der Geste ist Gedenken ein Ange-
bot für die Auseinandersetzung. Wichtig ist es, hierbei darauf 
zu achten, dass nicht willkürlich bestimmte Attentate mehr 
Aufmerksamkeit bekommen als andere. In dieser Hinsicht 
sollte sich jede Pädagogin und jeder Pädagoge selbstkritisch 
prüfen, ob und warum bestimmte Ereignisse mehr persönli-
che Aufmerksamkeit bekommen als andere. Hier empfehlen 
wir einen regelmäßigen Austausch innerhalb der Kollegien 
bzw. Teams, da unterschiedliche Perspektiven und Umgangs-
weisen sichtbar werden können.

Wie gehe ich damit um, wenn Schüler*innen 
eine geplante Schweigeminute verweigern? Was, 
wenn sie während des Schweigens lachen?

Zahlreiche Lehrkräfte und Schulen greifen Anschläge in 
Schweigeminuten auf und gedenken so der Opfer. Uns haben 
jedoch viele Anfragen von Lehrkräften erreicht, die über das 
Verhalten ihrer Schüler*innen während der Schweigeminuten –  
zu unterschiedlichen Anlässen – irritiert waren. Tatsächlich 
gab es in mehreren Fällen eine Abwehr oder gar Verweigerung 
der Teilnahme an Schweigeminuten. Einige Lehrkräfte sagten, 
dass eine Verweigerung nicht per se als Problem zu sehen sei, 
schließlich sei die Kommunikationsform der Schweigeminute 
bei Gedenkritualen kein universelles Konzept. Während dies 
an anderer Stelle durchaus diskutiert werden kann, ist es aus 
meiner Sicht zunächst einmal völlig richtig, die Verweigerung 
oder Abwehrhaltung als solche zu problematisieren.

Es steht nämlich die ganz einfache Frage im Raum: Wieso 
möchte man Menschen nicht gedenken, die aus Hassmotiven 
getötet wurden? Was ist die Motivation, sich einer solchen 
Geste zu verweigern? Diese Fragen sollten unbedingt aufge- 
griffen werden. Insofern ist es empfehlenswert, die Art des Ge- 
denkens – in diesem Falle der Schweigeminute – bereits im 
Vorfeld mit der Lerngruppe zu thematisieren. Dabei sollte 
transparent werden, welche Absicht und Motivation hinter 
einer Schweigeminute stehen. Damit können eventuelle Miss-
verständnisse vermieden bzw. aufgegriffen und vorab bespro-
chen werden. Im Falle von Widerstand oder Verweigerung ist 
ein offenes Gespräch mit den betreffenden Schüler*innen 
wichtig. Wir wissen aus mehreren Schulen, dass die Vor- und 
Nachgespräche vieles bewirkten – sowohl bei den Lehrkräften  
als auch bei den Jugendlichen.

1  Der Täter erschoss nach der Tat auch seine Mutter und sich selbst.



Hintergrund  | 9

Wenn während des Schweigens gelacht wird, ist dies nicht 
zwangsläufig ein Zeichen einer Verweigerung. Hierbei darf 
nicht vergessen werden, dass Menschen ganz unterschiedlich 
mit Betroffenheit umgehen. Ein Lachen kann auch Ausdruck 
von Unsicherheit und Angst sein. Zudem kann es einfach eine 
Reaktion auf die ungewohnte und spezielle Situation sein, mit 
Freund*innen, Lehrkräften und Mitschüler*innen schweigend 
in einem Raum zu stehen.

Was mache ich, wenn die Schüler*innen gar  
kein Interesse an einem Gespräch über das 
Attentat haben?

Grundsätzlich muss der Gesamtkontext des Gesprächs reflek-
tiert werden: Nicht jede Schülerin und jeder Schüler kann im 
Plenum über Gefühle sprechen, und sicherlich existieren in 
jeder Lerngruppe schwierige Dynamiken, die das Sprechen 
über Themen wie Rassismus, Antisemitismus und die Gefahr 
rechter Gewalt erschweren. Gerade wenn Jugendliche in der 
Lerngruppe sind, die rechtspopulistische Aussagen tätigen, 
fühlen sich viele andere nicht wohl. Dies sollte allerdings nicht 
dazu führen, dass die Lehrperson den Anschlag bzw. das re-
levante Ereignis unerwähnt lässt. In Lerngruppen, in denen 
kein Interesse explizit geäußert wird oder in denen die Gefahr 
besteht, dass die Erfahrungen und Gefühle von betroffenen 
Jugendlichen belächelt oder relativiert werden, ist es hilfreich, 
ein generelles Gesprächsangebot zu machen: „Ich bin daran 
interessiert, wie es euch geht. Gerne könnt ihr später zu mir 
kommen, wenn ihr mit mir sprechen möchtet.“ Da die Bezie-
hung zwischen Schüler*innen und Lehrkräften nicht immer 
unbelastet ist, kann auch das Angebot gemacht werden, die 
Vertrauenslehrerin, den Vertrauenslehrer oder andere Perso-
nen oder Institutionen (zum Beispiel Beratungsstellen) einzu-
binden, um alternative Gesprächsräume zu ermöglichen.

Wenn es zur Relativierung oder gar zu verbaler Unterstützung 
von Hasstaten kommt, ist eine klare Intervention seitens der 
Lehrkraft notwendig. Eine Lerngruppe oder Schulgemeinde 
sollte demokratische Werte leben, und jeder Verletzung die-
ser Werte muss notwendigerweise entgegengewirkt werden. 
Eine offen geäußerte Aussage, die Gewalt relativiert oder Op-
fer eines Attentates verhöhnt, sollte nicht unkommentiert ste-
hen gelassen werden.

In sozialen Netzwerken, die für Jugendliche ein Teil ihrer Le-
benswelt sind, werden relativierende und hetzerische Inhalte 
systematisch verbreitet. Dass diese im pädagogischen Raum 
von Jugendlichen (un)bewusst reproduziert werden, sollte 
nicht überraschen. Im Gegenteil. Für Pädagog*innen sollte 
dies ein Anlass sein, kritisch nachzufragen: Warum glaubst du 
das? Wo hast du das gelesen oder gehört?

Je nachdem was konkret geäußert wird, könnte ein Einzel-
gespräch mit den betroffenen Jugendlichen mit der Unter-
stützung von Fachkräften der (externen) Sozialarbeit oder 
Beratungsstellen angebracht sein. Es könnte auch notwen-
dig sein, mit Erziehungsberechtigten zu sprechen, um mehr 
über die Motivation hinter solchen Aussagen der Jugendli-
chen zu erfahren.

Schüler*innen beklagen, dass Muslim*innen  
in Medien als böse und aggressiv dargestellt 
würden. Wie kann ich adäquat reagieren?

Es ist zunächst einmal ein wichtiges Signal, dass Jugendliche 
den pädagogischen Raum für ihre persönliche Verletzung 
oder Empörung über globale und gesellschaftspolitische Er-
eignisse nutzen. Auch wir haben schon oft mit betroffenen 
Jugendlichen gesprochen, die über die Negativdarstellungen 
ihres Glaubens verärgert sind. Letztlich ist dies keine Überra-
schung, denn seit Jahren ist eine negative und gewaltorien-
tierte Darstellung des Islams und von Muslim*innen in Politik 
und Medien zu beobachten, und mehrere empirische Studien 
belegen eine weite Verbreitung antimuslimischer Ressenti-
ments und Haltungen in der Gesellschaft (vgl. Hafez/Schmidt 
2015 und Pickel 2019). 

Die durchaus berechtigte Empörung darüber sollte ernstge-
nommen und besprochen werden. Oft berichten Jugendliche 
in diesem Zusammenhang von (antimuslimisch) rassistischen 
oder anderen ausgrenzenden Erfahrungen im Alltag – sei es 
auf dem Schulhof oder in der Straßenbahn. Aus einer päda-
gogischen Perspektive ist es notwendig, die Rassismus- und 
Ausgrenzungserfahrungen ernst zu nehmen. Auch empfiehlt 
sich hier, die eigene Wahrnehmung zu überprüfen: Sehe ich 
auch, was die Jugendlichen berichten?

In den Lernmaterialien des Projektes "Zwischentöne – Materialien für Vielfalt  
im Klassenzimmer" geht es auch um das Thema Rechtsextremismus und  
rechte Gewalt.



10

Die mehrheitlich negative, gewaltorientierte Darstellung des 
Islams und der Muslim*innen einerseits und die Nichterwäh-
nung des Alltäglichen und des Positiven von muslimischem 
Leben andererseits führt zu einer verzerrten Wahrnehmung 
der Lebensrealität von muslimischen Jugendlichen. Ein päd-
agogischer Beitrag kann sein, das Negativimage, das gesell-
schaftliche und politische Debatten und Diskurse vom Islam 
zeichnen, in der eigenen Lerngruppe zu korrigieren. Beispiels-
weise, indem man demokratische Gegennarrative aufzeigt 
und den muslimischen Glauben bzw. das Muslimsein als et-
was Dazugehörendes und "ganz Normales" darstellt.

Wichtig ist es allerdings dabei, dass das eigentliche Gesche-
hen – das Attentat, die religiös motivierte Tat – nicht außer 
Acht gerät und gegebenenfalls ein anderer Zeitpunkt gewählt 
wird, um antimuslimische Ressentiments generell zu bespre-
chen. Die eigene Verärgerung darf nicht dazu führen, dass die 
Trauer und Empörung über ein islamistisches Attentat oder 
das Erinnern daran in den Hintergrund geraten.

Außerdem gehört es ebenfalls zum pädagogischen Handeln, 
Dilemmata und Widersprüche besprechbar zu machen. Wäh-
rend es notwendig ist, das zu Recht beklagte Negativimage 
aufzugreifen, sollten Lehrkräfte nicht die religiös motivierte 
Gewalt relativieren. Gerade Jugendliche sollten darin gestärkt 
werden, diesen Widerspruch zu sehen und auszuhalten. An-
ders formuliert: Muslim*innen können ganz unterschiedliche 
Auslegungen und Praxen des Islams haben. Die Gleichzeitig-
keit der widersprüchlichen Auslegungen (Gewalt versus Frie-
den) sind eine Realität, mit der auch (muslimische) Jugend-
liche konfrontiert werden können.

LITERATUR

Hafez, Kai/Schmidt, Sabine (2015), Die Wahrnehmung des 
Islams in Deutschland. Religionsmonitor, Gütersloh. 

Pickel, Gert (2019), Weltanschauliche Vielfalt und Demo-
kratie. Wie sich religiöse Pluralität auf die politische Kultur 
auswirkt. Religionsmonitor, Gütersloh.

Der Beitrag ist eine gekürzte Fassung des Artikels „FAQs zum 
Sprechen über Attentate und Anschläge im pädagogischen 
Raum“, der am 17.11.2020 im Infodienst Radikalisierungsprä-
vention erschienen ist (URL: www.bpb.de/318789,  
zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

HINWEISE ZUM UMGANG MIT  
WIDERSPRUCH ODER STÖRUNGEN BEI  
GEDENKVERANSTALTUNGEN

•    Vor schockierenden Ereignissen – in der allge-
meinen Schulkultur – gemeinsame Regeln  
für respektvollen Umgang vereinbaren.

•    In der Konfliktphase lässt sich nicht alles sofort 
aufarbeiten. Dafür steht das Prinzip: Prävention 

– Intervention – Nachsorge (PIN).
•    Bei Widerspruch nach dem Thema hinter dem 

Thema suchen. Worüber haben Jugendliche 
das Bedürfnis zu sprechen?

•    Klare Grenzen setzen, wenn Opfer verhöhnt, 
Menschen abgewertet, Gewalttaten befür- 
wortet werden.

•    Fachwissen zum Islam oder zu Rechtsextremis-
mus sind keine Voraussetzung für die Thema-
tisierung von Anschlägen von oder gegen 
Muslim*innen. Wissen über eine Religion sollte 
prinzipiell nicht mit Anschlägen zusammen- 
gedacht werden.

•    Die Grundlagen des Zusammenlebens sollten 
im aufarbeitenden Gespräch im Mittelpunkt 
stehen – unabhängig von der Religion oder 
Weltanschauung, um die es geht.



Hintergrund  | 11

Der Beitrag wurde von Dr. Jochen Müller verfasst. 
Er ist Islamwissenschaftler und Mitbegründer und 
Co-Geschäftsführer von ufuq.de (Berlin).

Sind „wir“ Charlie? Wie Erfah-
rungen von Diskriminierung, 
Ausgrenzung und Rassismus die 
Wahrnehmung islamistischer 
Gewalt beeinflussen 

Jugendliche mit Migrationsbiografien spüren, dass es in den öffentlichen Reaktionen 
auf islamistische Anschläge oft um mehr geht als um Trauer und ein Gedenken an  
die Opfer. Nicht selten erleben sie das „Wir“, das hier eingefordert wird, als ausschlie-
ßend. Umso wichtiger ist es, sich auch auf ihre Perspektive einzulassen.  



12

Jugendliche reagieren auf Reaktionen

Problematisch ist die unserer Erfahrung nach recht verbreite-
te Einschätzung von Peter Stolz, weil sie nicht oder nur sehr 
einseitig die Perspektiven von Jugendlichen in den Blick 
nimmt. Diese reagieren nämlich oft weniger auf die Anschlä-
ge selbst, die sie, wie auch den Mord an Paty, in der Regel klar 
verurteilen. Vielmehr reagieren sie häufig auf die Reaktionen, 
die solche Anschläge in der Öffentlichkeit auslösen – etwa 
wenn sie von Schulleitungen und Lehrkräften zu Schweige-
minuten aufgefordert werden, wenn ihre mitunter religiös 
begründeten Positionierungen in Medienberichten in einem 
Atemzug mit Terrortaten genannt und unter dem Begriff des 
Islamismus subsumiert werden oder wenn sich eine Massen-
bewegung formiert, die ein gemeinsames Wir postuliert („Wir 
sind Charlie“), aus dem sie sich ausgeschlossen fühlen.

„Sie werden nicht durchkommen“, postulierte etwa der fran-
zösische Präsident Emmanuel Macron nach dem Mord – wor-
aufhin weltweit auch Muslim*innen, die jeglicher Sympathien 
mit islamistischen Szenen unverdächtig sind, Unverständnis 
und Verärgerung über die mitunter kriegerisch anmuten-
de Vehemenz zeigten, mit der in Frankreich wie in Deutsch-
land vor Islamismus gewarnt, die Meinungsfreiheit verteidigt 
und in deren Dynamik oft übersehen wurde, wie die Gren-
zen zwischen Positionierungen gegen Islamismus auf der 
einen und „islamkritischen“ Einstellungen auf der anderen  
Seite verschwimmen.

Genau dafür sind gerade Jugendliche sehr sensibel. Sie spü-
ren, dass es um mehr geht als um die Distanzierung von einem 
Anschlag, wenn sie zum Beispiel zur Teilnahme an Schweige-
minuten gedrängt werden. Zum einen formulieren sie ein Un-
behagen darüber, dass hier mit zweierlei Maß gemessen wird. 

„Unsere Toten zählen nicht!“, so ließe sich dieses Unbehagen 
vielleicht zusammenfassen. Und damit hätten Jugendliche 
mit Migrationsbiografien und/oder muslimischer Religions-
zugehörigkeit ja nicht ganz unrecht: In welcher Form wurde 
der Opfer des Attentats in Hanau im Februar 2020 an Schu-
len gedacht? Wo gibt es Raum, um der Opfer der NSU-Mor-
de zu gedenken? Und wer spricht über die 24 Schüler*innen, 
die kurz nach der Ermordung von Samuel Paty bei einem An-
schlag des sogenannten IS in Kabul getötet wurden? „Warum“, 
so mögen sich einige Jugendliche fragen, „soll ich der Opfer in 
Frankreich gedenken, wenn sich für all die anderen Opfer von 
Gewalt und Terrorismus kaum jemand interessiert?“

Unter dem Titel „Was Berliner Schulen aus dem Mord an Sa-
muel Paty lernen müssen“ schrieb der Vorsitzende des Berli-
ner Landesverbands der Geschichtslehrer Deutschlands, Peter 
Stolz, im Oktober 2020: „Lehrkräfte und Schulleitungen sehen 
sich dem Druck ausgesetzt, Themen und Diskussionen zu ver-
meiden, bei denen mit Kritik aus islamischen Communitys 
zu rechnen ist. (…) Wir erleben, dass Schulleitungen zur Ein-
schätzung kommen, zur Wahrung des Schulfriedens bestimm-
te Exkursionen zu verbieten (…) zulasten der uns im gesell-
schaftswissenschaftlichen Aufgabenfeld auferlegten Pflicht 
zu Pluralismus und Kontroversität.“ Im Weiteren führt Stolz 
Konflikte mit Antisemitismus, religiösen Positionierungen und 
dem Fasten im Ramadan als Beispiele für die Verunsicherung 
und die Überforderung von Lehrkräften an – und resümiert: 

„An vielen Berliner Schulen gibt es ein massives Problem mit 
islamistischem und auch mit antisemitischem Denken. (…) 
Dieses Grundproblem muss politisch gelöst werden; es kann 
nicht Aufgabe von Geschichtslehrerinnen und -lehrern vor Ort 
sein, für das politische Establishment den Kopf hinzuhalten“ 
(Tagesspiegel, 25.10.2020).

Dieser Einschätzung liegen meines Erachtens zwei falsche An-
nahmen zugrunde – womit keinesfalls die Fragen, Konflikte 
und Herausforderungen an Schulen ignoriert oder relativiert 
werden sollen: 1) Bei den genannten – und vielen anderen – 
Fragen und Konflikten handelt es sich fast nie um Ausdrucks-
formen von Islamismus. 2) Natürlich muss es auch Aufgabe 
von Schulen und Lehrkräften sein, sich pädagogisch mit sol-
chen Herausforderungen auseinanderzusetzen – sie tun es ja 
bereits tagtäglich.

Um wen trauern wir? Und wer ist überhaupt "wir"?



Hintergrund  | 13

Zum anderen spüren viele Jugendliche die generelle Skepsis 
gegenüber Islam und Muslim*innen, die in zahlreichen Re-
aktionen zum Ausdruck kommt: gegenüber ihrer Loyalität, 
gegenüber der Kompatibilität von Islam und Grundrechten 
und in der Folge auch gegenüber ihrer Zugehörigkeit zur Ge-
sellschaft und Klassen- bzw. Schulgemeinschaft. Das tut weh –  
und zwar buchstäblich: So aktivieren Erfahrungen von Zu-
rückweisung und Nichtzugehörigkeit hirnphysiologisch das 
Schmerzzentrum und gehören zu den wichtigsten Auslösern 
von Reaktionen wie Frustration, Wut, Trauer und Aggression 
(vgl. Bauer 2011a, S. 43ff ). Und dass Erfahrungen mit Diskri-
minierung und Rassismus zum Alltag von Muslim*innen in 
Deutschland gehören, ist ja keine Erfindung von Jugendlichen 
(selbst wenn sie sich auch in der Schule manchmal zu Unrecht 
darauf beziehen mögen). Eine Vielzahl von Studien und Um-
fragen aus den letzten Jahren bestätigt, wie verbreitet Stereo-
type und Ressentiments gegenüber Islam und Muslim*innen 
bis weit in der Mitte der Gesellschaft (noch) sind. Dabei wollen 
Jugendliche doch nichts so sehr wie dazugehören.

Was machen Diskriminierungserfahrungen?

Zudem „haben“ viele Jugendliche, die in der Schule Probleme 
„machen“, selbst Probleme – auch mit anderen Formen von 
Diskriminierung: Oft kommen sie aus gesellschaftlichen Mi-
lieus, die vor allem mit den Formen und Folgen von sozialer 
Ausgrenzung und Segregation konfrontiert sind, die sie direkt 
oder indirekt auch in der Schule zu spüren bekommen. Wel-
che Emotionen und Gedanken könnten also diese Jugendli-
chen bewegen, wenn sie nach Anschlägen (oder ähnlichen 
Ereignissen) zu Statements und Verhaltensformen aufgefor-
dert werden?2

Viele registrieren die unterschiedlichen Reaktionen der Öf-
fentlichkeit auf Anschläge in Paris und Ankara, Beirut oder 
Kabul und entwickeln das Gefühl, zum ausgerufenen „Wir“ 
gar nicht dazugehören, ihnen aber gleichwohl ein Bekennt-
nis zu diesem „Wir“ abgefordert wird. Diese Wahrnehmung 
von Nichtzugehörigkeit und „Unbehaustsein“ geht einher 
mit der alltäglichen Erfahrung, sich beständig rechtfertigen 
und behaupten zu müssen – in der Auseinandersetzung mit 
Interesse, Neugier, Mutmaßungen, Zuschreibungen, Skepsis, 
Verdächtigungen, Ressentiments und Abwertungen. Und mit 
der Erfahrung, selten einfach „ich“ sagen zu können, sondern 
immer eine Gruppe repräsentieren zu müssen. Das erzeugt 
Schmerz und Wut, aber auch einen erhöhten Anpassungs-
druck, immer 120 Prozent geben zu müssen.

Vielleicht teilen Jugendliche sogar spezifische Anliegen, die 
sie hinter den Taten von Terrorist*innen vermuten – wie Kritik 
an Rassismus, weltweite Ungleichheiten und Ungerechtig-
keiten – bekommen aber keinen Raum, sich darüber zusam-
men mit anderen eigene Gedanken zu machen und auszu-
tauschen. Was liegt da näher, als eigene Zugehörigkeiten und 
möglicherweise auch „Gegenidentitäten“ auszubilden und 
sich („Jetzt erst recht!“) auf eine vermeintlich eigene Kultur, 
Nation oder Religion zu besinnen?

Viele der nach Anschlägen vorgetragenen Argumente gegen 
den Islamismus kennen Jugendliche also bereits als Diskurs 
der Skepsis, Verdächtigung und Abwertung „ihrer“ Religion –  
unabhängig davon, ob sie selbst nun mehr, weniger oder gar 
nicht religiös sind. Sie reagieren dann auf den Gestus, die 
Sprache und die Suggestionen, die in den öffentlichen Reak-
tionen zum Ausdruck kommen. Wenn sie in der Folge gegen 
Schweigeminuten rebellieren, wäre das also nicht Ausdruck 
von Empathielosigkeit oder gar Einverständnis. Die Tat selbst 
verurteilen sie, verwehren sich aber intuitiv gegen deren he-
gemoniale Lesart und die damit verbundenen Zuschreibun-
gen und distanzieren sich vom „Wir“-Getöse danach. Für viele 
Jugendliche dürfte nach Anschlägen auch die Sorge im Vor-
dergrund stehen, dass sie selbst verstärkt mit Stimmungen, 
Anwürfen und Angriffen konfrontiert sein könnten – eine 
berechtigte Sorge, die in der Öffentlichkeit eher selten zur 
Kenntnis genommen wird.

2   Die folgenden Zeilen schreibe ich nicht aus persönlicher Erfahrung, sondern 

aus der Erfahrung mit Jugendlichen und in dem Versuch, mich einzudenken 

und einzufühlen in die Wahrnehmungen und Empfindungen von „Betroffenen“, 

sowie in dem Wissen, dass viele Jugendliche nur in Teilen oder gar nicht so  

empfinden und reagieren, wie hier skizziert, sich viele z. B. gar nicht als diskri-

miniert erleben.

Die deutsche Kolonialgeschichte kommt in Schulbüchern nur am Rande vor.  
Dabei ist sie immer noch aktuell. 



14

Perspektiven wechseln oder  
„für immer schweigen?“

Der Versuch, die Perspektive von Jugendlichen nachzuemp-
finden, steht den Wahrnehmungen und Ängsten von Lehrkräf-
ten nach Ereignissen wie dem Mord an einem Lehrer nicht ent-
gegen. Vielmehr erlaubt das Wissen um die unterschiedlichen 
Perspektiven Rückschlüsse auf den Diskurs in Gesellschaft 
und Schule. So erfordert es ein hohes Maß an Ambiguitätsto-
leranz und -kompetenz, um Perspektiven (z. B. auf Anschläge, 
aber auch auf Geschlechterrollen oder den Nahostkonflikt), 
die sich auszuschließen und zu widersprechen scheinen (oder 
dies auch tun), nebeneinander stehen zu lassen und darüber 
im Gespräch zu bleiben. In diesem Sinne beschreibt Thomas 
Bauer Ambiguitätstoleranz als „Vermögen einer Gesellschaft, 
verschiedene und einander sogar widersprechende Normen 
und Werte nebeneinander bestehen zu lassen, ohne auf die 
ausschließliche Geltung der eigenen Perspektive mit deren 
Werten oder Normen zu bestehen“ (Bauer 2011b, S. 2). Für die 
pädagogische und diskursive Praxis werden dazu gegenwär-
tig Ansätze wie „emotionale Transnationalität“ (Yvonne Alb-
recht) oder „multidirektionale Erinnerung“ (Michael Rothberg) 
diskutiert (vgl. Müller 2021).

Daran schließt sich die Frage nach den Grenzen von Ambigui-
tät und Differenz direkt an. Und anders, als es Peter Stolz in 
seinem eingangs zitierten Statement suggeriert, ist das keine 
Frage, die vor allem auf politischer Ebene verhandelt werden 
kann – bietet sich doch gerade in der Schule die Chance, mit 
allen Jugendlichen ins Gespräch über die Werte und Normen 
zu kommen, die unserem Zusammenleben zugrunde liegen. 
Die unter Verdacht stehenden Reaktionen und Provokationen 
von Jugendlichen wären dann nicht als Sympathiebekundun-
gen für Terrorist*innen zu lesen, sondern ließen sich als Ge-
sprächsbedarf erkennen und nutzen, um mit ihnen über eige-
ne Erfahrungen, Ängste und Sorgen zu sprechen, für die es 
im Unterricht sonst oft wenig Raum gibt – und diese auch in 
Bezug zu setzen zu den Sorgen, die viele Lehrkräfte nach dem 
Mord an ihrem französischen Kollegen umtreiben.

In vielen Schulen ist genau das auch geschehen: Das große 
Redebedürfnis vieler Jugendlicher wurde aufgegriffen, inten-
siv setzten sich Schüler*innen und Lehrkräfte mit den unter-
schiedlichen Erfahrungen und Empfindungen auseinander 
und fanden Formen, um gemeinsam Betroffenheit und An-
teilnahme zum Ausdruck zu bringen. In diesen Gesprächen 
ging es dann nicht allein darum, den Mord an dem Lehrer 
Samuel Paty zu verurteilen und um das Opfer zu trauern, son-
dern auch um eine Verständigung darüber, wer aus welchen 
Gründen Unsicherheiten und Ängste erlebt – und warum es 
wichtig ist, ihnen allen gerecht zu werden.

In einem Workshop, den wir mit ufuq.de nach dem Anschlag 
auf die Redaktion von Charlie Hebdo in einer Berliner Schule 
durchführten, sagte eine Schülerin: „Aber wenn wir für jeden 
Terror, für jeden Krieg eine Schweigeminute machen, dann 
müssen wir für immer schweigen.“ Dieses Dilemma lässt sich 
vielleicht nicht lösen, aber die unterschiedlichen Perspektiven 
mitzudenken und gelten zu lassen, wäre ein großer Schritt. Im 
Idealfall können so Gedenken und Inklusion gelingen.

LITERATUR

Bauer, Joachim (2011a), Schmerzgrenze. Vom Ursprung  
alltäglicher und globaler Gewalt, München.

Bauer, Thomas (2011b), Die Kultur der Ambiguität. Eine 
andere Geschichte des Islams, Berlin.

Müller, Jochen (2021), Recht behalten ist auch keine Lösung, 
in: Kompetenznetzwerk „Islamistischer Extremismus“ (Hrsg.), 
Report 2021, Berlin, S. 58–67. URL: https://kn-ix.de/download/ 
4488/ (zuletzt abgerufen am 31.12.2021)

https://kn-ix.de/download/
4488/
https://kn-ix.de/download/
4488/


Hintergrund  | 15

Religiöse Emotionen, säkulare 
Emotionen – wer wird hier  
eigentlich verletzt? 

Der Beitrag wurde von Miriam Kurz verfasst. Sie ist Islam- 
wissenschaftlerin und leitet das Outreach-Projekt „Gemeinsame  
Vergangenheit – Gemeinsame Zukunft II“ am Museum für  
Islamische Kunst in Berlin. In den Beitrag sind Anregungen von  
Dr. Nur Yasemin Ural eingeflossen, die sie im Rahmen eines  
Webtalks am 20. April 2021 vorgestellt hat. Ural ist promovierte  
Soziologin und arbeitet als Senior Research Fellow an der  
Kolleg-Forschungsgruppe „Multiple Secularities – Beyond the 
West, Beyond Modernities“ an der Universität Leipzig.

In öffentlichen Debatten in Deutschland wird immer wieder von „religiösen Gefüh-
len“ gesprochen und davon, dass diese „verletzt“ würden – so zum Beispiel in den 
hitzigen Diskussionen über die Mohammed-Karikaturen 2005 und 2012 oder in der 
Beschneidungsdebatte, die 2012 entbrannte. Da diese Kontroversen auch Gegen-
stand des Unterrichts sein können, regt dieser Beitrag dazu an, einige Annahmen 
über „religiöse Gefühle“ und deren Verletzbarkeit zu hinterfragen.



16

Zum Einstieg: Die Beschneidungsdebatte bei 
„Anne Will“

Die Beschneidung von männlichen Säuglingen und Kindern 
ist Teil der jüdischen und muslimischen Traditionen. Als es 
2012 nach der Beschneidung eines muslimischen Jungen in 
Deutschland zu Komplikationen kommt, urteilt das Land-
gericht Köln, dass die religiös motivierte Beschneidung von 
Jungen die körperliche Unversehrtheit verletze und daher 
strafbar sei. In einer anschließenden Diskussionsrunde in 
der Fernsehsendung „Anne Will“ sind muslimische, jüdische 
und nichtreligiöse Gäste anwesend. In der Sendung geht es 
nicht darum zu klären, was es aus jüdischer oder muslimi-
scher Sicht bedeutet, beschnitten zu werden. Stattdessen 
steht die Frage nach der Verletzbarkeit von religiösen Ge-
fühlen im Mittelpunkt.

Dabei zeigt sich eine häufig zu beobachtende Dynamik: Die 
Moderatorin beschränkt die Diskussion über Gefühle und die 
Recht- oder Unrechtmäßigkeit, diese zu verletzen, auf die Ge-
fühle von religiösen muslimischen und jüdischen Personen, 
die sich für eine Beschneidung von Jungen aussprechen. An 
den Rabbiner der Jüdischen Gemeinde zu Berlin, Yitshak Eh-
renberg, gerichtet fragt sie: „Hat es Sie verletzt, dieses Urteil?“ 
Eine eingeladene nichtreligiöse Psychotherapeutin wird von 
Anne Will gefragt: „Verstehen Sie, dass sich Rabbiner Ehren-
berg (…) in seinen religiösen Gefühlen verletzt sieht?“ Nie-
mand stellt die Frage, was religiöse Gefühle konkret mit 
Beschneidungen zu tun haben und was es mit religiösen Ge-
fühlen überhaupt auf sich hat.

Die Idee der religiösen Gefühle hat  
eine Geschichte

Die Selbstverständlichkeit, mit der wir heute von religiösen Ge-
fühlen sprechen, lässt außer Acht, dass die Idee religiöser Ge-
fühle in einem ganz bestimmten protestantischen Kontext im 
späten 18. Jahrhundert entstand und eine spezifische Geschich-
te hat. Während Katholizismus, Judentum und auch der Islam 
aus protestantischer Sicht von Dogmatismus geprägt waren, 
definierte sich der Protestantismus neu: Als Kern des protestan-
tischen Glaubens wurde ein im inneren Selbst verortetes Gefühl 
ausgemacht. Für den Protestantismus waren die innere Haltung, 
das Gefühl und das Empfinden das Entscheidende und nicht 
(mehr) die Ausführung bestimmter ritueller Handlungen.

Am Anfang der Ideengeschichte der „religiösen Gefühle“ 
steht der protestantische Theologe Friedrich Schleiermacher. 
Im späten 18. Jahrhundert setzte er sich mit dem Religionsbe-
griff auseinander und versuchte, das Wesen des christlichen 
Glaubens nach der Aufklärung neu zu definieren. Schleierma-
cher leitete einen grundlegenden Wandel im Verständnis von 
Religion ein: Nach seinem menschzentrierten Verständnis 
kann Religion gelebt werden, ohne notwendigerweise nach 
außen hin sichtbar zu sein: unsichtbar als Gefühl im Inneren 
des Individuums.

Schleiermachers emotionsbasierter Ansatz gewann in der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts mit der sogenannten 

„Neuen Psychologie“ an Bedeutung. Einer der prominentesten 
Vertreter dieser Disziplin, William James, entwickelte Schleier-
machers Thesen weiter und beschrieb Emotionen als den Kern 
des Glaubens. Er definierte Religion und Spiritualität als um-
fassende Erfahrung, die auf unmittelbarem Gefühl, Willen und 
Glauben basiere. Für James war es dem Menschen unmöglich, 
Glaubensvorstellungen abschließend zu beweisen oder zu wi-
derlegen, daher sei es angemessen, wenn Individuen sich auf 
der Grundlage ihrer Emotionen für den Glauben entschieden. 
Wie Schleiermacher sah er Gefühle als die Essenz von Religio-
sität. Schleiermacher und James prägten damit die Vorstel-
lung, dass diese Gefühle, die die Religiosität eines Menschen 
ausmachen, privat und nach außen nicht sichtbar seien. Diese 
Vorstellung spiegelt sich bis heute in der westeuropäischen 
säkularen Auffassung von Religion als privatem Glauben, der 
in seiner Individualität anderen unzugänglich und für andere 
unerfahrbar sei.

„Anne Will”-Talkshow zum Beschneidungsurteil (2012)



Hintergrund  | 17

Religion als privates Gefühl im Säkularismus

Säkularisierungstheorien gingen im 20. Jahrhundert neben 
der Annahme, Religion würde sich zunehmend ins Private 
verlagern, davon aus, dass Religiosität mit der Entwicklung 
einer Gesellschaft insgesamt abnehme, dass die Menschen 
also zunehmend weniger religiös würden. Inzwischen ist 
klar, dass dies nicht zutrifft, dennoch verknüpfen viele Men-
schen in Westeuropa gesellschaftlichen Fortschritt nach wie 
vor mit einem Bedeutungsverlust der Religion. So sprachen 
Philosophen wie Charles Taylor von einem säkularen Zeitalter 
im Westen, in dem der Glaube für Menschen nur noch eine 
Option unter anderen in Bezug auf ihre Weltanschauung und 
Lebensform sei. Dieses Verständnis von Religion spiegelt sich 
schließlich auch in zeitgenössischen Debatten über Religion 
und religiöses Leben, denn es suggeriert, dass man einfach 
seine Meinung ändern könne, um nicht mehr zu glauben.

Vor dem Hintergrund dieser historischen Entwicklung und der 
weitgehenden Durchsetzung eines privatisierten Religionsver-
ständnisses in Westeuropa erscheinen bestimmte öffentliche 
Ausdrucksformen von Religion und Religiosität als fremd und 
irritierend – und als erklärungsbedürftig. Das Religionsver-
ständnis wirkt wie eine Brille, durch die wir die Welt betrachten, 
ohne dass wir merken, dass wir eine ganz bestimmte Brille tra-
gen und durch eine andere Brille vielleicht andere Dinge sehen 
oder wahrnehmen würden. Auch wenn die Vorstellung von 

„religiösen Gefühlen“ vielleicht eine westeuropäische histori-
sche Erfindung ist, haben wir das Konzept verinnerlicht, weil 
es in unserer Umgebung so dominant ist. Dadurch erscheint  
die Rede von „religiösen Gefühlen“ selbstverständlich, und es 
irritiert, wenn Emotionen, die mit Religion verbunden sind 
(wie z. B. Wut über die Mohammed-Karikaturen oder Empö-
rung über das mögliche Verbot männlicher Beschneidung), 
ganz explizit im öffentlichen Raum ausgedrückt werden.

SÄKULARISMUS, SÄKULARISIERUNG  
UND SÄKULARITÄT

Säkularismus ist eine Weltanschauung, die  
darauf abzielt, Religion aus dem öffentlichen 
und gesellschaftlichen Leben entweder kom-
plett zu verbannen oder sie zu regulieren und 
kontrollieren, um den Einfluss von Religion  
auf Politik zu minimieren.

Säkularität beschreibt einen Zustand. Wenn Reli-
gion beispielsweise im öffentlichen Raum und im 
Staatswesen einer Gesellschaft keine Rolle spielt 
oder in bestimmten politischen Bereichen nicht 
präsent ist, spricht man von Säkularität in diesen 
Bereichen oder von einem säkularen Staat oder 
einer säkularen Gesellschaft.

Säkularisierung bezeichnet einen historischen 
Prozess, vor allem in Bezug auf Westeuropa,  
in welchem Religion von einem die Gesellschaft 
und den Staat strukturierenden und umfassen-
den System zu einem untergeordneten Teilbe- 
reich der Gesellschaft wurde. Oft wird dabei  
angenommen, dass Religion auch für die Indivi-
duen in einer Gesellschaft an Bedeutung ver- 
liere und nur noch im Sinne kultureller Identität 
relevant sei. Es gibt allerdings viele Studien,  
die zeigen, dass diese Annahme nicht generell 
zutrifft (vgl. Iversen 2013).



18

Beschränkt die Brille der „religiösen Gefühle“ 
unseren Blick auf die Kontroversen?

Liegen wir aber wirklich richtig, wenn wir die Empörung über 
das Verbot einer im Judentum und Islam wichtigen Praxis 
(männliche Beschneidung) und über die Mohammed-Karika-
turen nur als „religiöse Gefühle“ verstehen, oder verdecken 
wir mit dieser Deutung den Blick auf weitere Aspekte, die hier 
eine Rolle spielen? Beschränkt die Brille der „religiösen Gefüh-
le“ unseren Blick?

Bleiben wir beim Beispiel der Beschneidungsdebatte: Wenn 
wir die Reaktionen von Jüd*innen und Muslim*innen als „re-
ligiöse Gefühle“ beschreiben, lassen sich diese relativ leicht 
abtun: als unangebrachte, öffentlich ausgedrückte religiöse 
Emotionen. Da die Vorstellung so prägend ist, dass „fortschritt-
liche“, „moderne“ Menschen nicht mehr religiös seien, erschei-
nen Menschen, die dieser Vorstellung nicht entsprechen, als 

„rückständig“ oder „traditionell“, weshalb es ihre Forderungen 
weniger zu verdienen scheinen, ernst genommen zu werden.

Damit wird – ohne dies ausdrücklich sichtbar zu machen 
– eine Hierarchie festgeschrieben, in der insbesondere Men-
schen, die nicht westeuropäisch-christlich oder westeuro-
päisch-säkular sind, in der gesellschaftlichen Rangordnung 
weiter unten stehen. Dass Forderungen dieser Personen als 
Gefühle abgewertet werden, spricht ihnen die Ernsthaftigkeit 
ab. Im Sinne einer inklusiven Gesellschaft erscheint es aber 
wichtig, die Standpunkte und Sichtweisen von oft diskrimi-
nierten gesellschaftlichen Gruppen ernst zu nehmen. Dabei 
ist es hilfreich, die Forderungen und Sichtweisen dieser Grup-
pen nachzuvollziehen und anzuerkennen, dass das säkulare 
Rechtssystem und die gesellschaftliche Ordnung eben nicht 
neutral sind, sondern die Normen einer christlich geprägten 
Dominanzgesellschaft widerspiegeln, in der andere religiöse 
Perspektiven weniger sichtbar sind und anerkannt werden.

Es kann eine konstruktive Debatte fördern anzuerkennen, 
dass es manchen Muslim*innen und Jüd*innen aufgrund 
ihres Religionsverständnisses nicht möglich ist, ihre Religion 
als eine unter vielen Optionen abzulegen. Für sie kann es eine 
gravierende Einschränkung sein, wenn es ihnen nicht erlaubt 
ist, ein religiöses Gebot einzuhalten. Solche Fälle allerdings 
nur durch die Brille der (verletzten) religiösen Gefühle zu be-
trachten versperrt den Blick darauf, dass es hier um Normkon-
flikte geht, die für betroffene Menschen schwerwiegend sein 
können, und dass eine säkulare Gesellschaftsordnung mit Un-
gleichwertigkeiten und Machtungleichgewichten einhergeht.

Säkularismus, säkulare Subjekte und säkularer 
Staat: Alles ganz rational?

Die Betonung von „religiösen Gefühlen“ suggeriert zudem, 
dass nur religiöse Personen emotional und emotionsgeleitet 
seien und säkulare Personen und Institutionen frei von Ge-
fühlen urteilten und handelten: Letztere sind vermeintlich 

„rational“ und „unemotional“. Damit ist zugleich eine Wertung 
verbunden: Rational bedeutet vernünftig und ist daher einer 
emotionalen Entscheidung überlegen.

Aus dem Blick gerät dabei, dass auch säkulare Reaktionen, For-
derungen und Haltungen mit Emotionen verbunden sind: Sä-
kulare Reaktionen auf das Kopftuch, auf religiös begründete 
Beschneidung und auf die Präferenz einzelner Personen, keine 
Hände zu schütteln, sind zum Teil emotional aufgeladen und 
entsprechend eskalationsfähig. In Aussagen von sich selbst 
als säkular verstehenden Politiker*innen und in der medialen 
Diskussion zu diesen Themen finden sich Empörung, Hysterie 
und Panikmache. Trotzdem ist die Wortwahl aber eine andere, 
wenn über diese Reaktionen gesprochen wird: Die säkulare 
Empörung und säkulare Hysterie werden nicht mit der Verlet-
zung säkularer Gefühle erklärt, sondern in einer rechtlichen 
Sprache ausgedrückt: Es geht um die Verletzung von Grund-
werten oder säkularen Normen – alles ganz rational.

Die Frage nach der Legitimität von religiösen Gefühlen und 
die damit verbundene Annahme, dass religiöse Gefühle die 
Ursache für Konflikte seien, reproduziert damit den Säkula-
rismus als überlegene Weltanschauung. Gleichzeitig wird die 
säkularistische (also dem Säkularismus zugehörige) Erzählung 
von der voranschreitenden Ablösung der „emotionalen“ Reli-
gion durch eine säkulare Vernunft bekräftigt. Religiöse Men-
schen – in der öffentlichen Debatte geht es dabei vor allem 
um Muslim*innen und Jüd*innen – erscheinen dabei zugleich 
als Personen, die (noch) nicht gelernt hätten, ihre Gefühle zu 
beherrschen und die daher säkularen Menschen in ihrer Ent-
wicklung hinterher seien. Säkulare Perspektiven und Stand-
punkte erscheinen dagegen als vernunftgeleitet und emo-
tionsfrei – unabhängig davon, wie emotional diese Positionen 
geäußert werden und welche konkreten Positionen dabei 
formuliert werden.



Hintergrund  | 19

Was bedeutet das in der Praxis?

In der Praxis ist es daher umso wichtiger, sich den Einfluss ei- 
gener Prägungen und das Wirken einer „säkularen Brille“ be-
wusst zu machen: Bei wem wird Emotionalität festgestellt und 
bei wem nicht? Welche Formen von Emotionalität werden als 
legitim und welche als illegitim bezeichnet? Wer wird als ver-
letzbar und wer als unverletzbar dargestellt? Wer darf in einer 
liberalen Demokratie wen verletzen? Welche Formen von Ver-
letzung werden im öffentlichen Diskurs als solche themati-
siert, und welche werden vielleicht unterschlagen?

Dabei geht es nicht darum, religiöse Normen über säkulare 
Normen zu stellen, sondern darum, auf die Entstehungsge-
schichte des heute dominanten Religionsverständnisses hin-
zuweisen und sich der Hierarchien bewusst zu sein, die dies 
mit sich bringt – sowie auch der Tatsache, dass es nicht die 
einzige und „natürliche“ Art und Weise ist, Religion zu verste-
hen und zu leben. Als rational versteht man sich gerne selbst, 
während man anderen Emotionalität und Verletzbarkeit zu-
schreibt. Daher kann es hilfreich sein, auch in der praktischen 
Arbeit immer mal wieder den Blickwinkel zu verändern – oder 
eine andere Brille aufzusetzen: Was können wir dann sehen, 
was vorher unsichtbar war?

LITERATUR

Amir-Moazami, Schirin (2016), Investigating the Secular 
Body: The Politics of the Male Circumcision Debate in  
Germany, in: ReOrient, Vol. 1/2, S. 147–170.

ARD, „Anne Will: Streit ums Beschneidungs-Urteil –  
Religionsfreiheit ade?“, 11. Juli 2012.  
URL: www.youtube.com/watch?v=8vGXDeiBn60 (zuletzt ab-
gerufen am 04.11.2021).

Barth, Roderich (2013), Religion und Gefühl: Schleiermacher, 
Otto und die aktuelle Emotionsdebatte, in: Charbonnier,  
Lars/Mader, Matthias/Weyel, Birgit (Hrsg.), In Religion und  
Gefühl: Praktisch-theologische Perspektiven einer Theorie  
der Emotionen, Göttingen, S. 15–48.

Iversen, Hans Raun (2013), Secularization, Secularity, Secula-
rism, in: Runehov, Anne L. C./Oviedo, Lluis (Hrsg.), Encyclope-
dia of Sciences and Religions, Dordrecht.

Ural, N. Yasemin/Berg, Anna L. (2019), From Religious 
Emotions to Affects: Historical and Theoretical Reflections on 
Injury to Feeling, Self and Religion, in: Culture and Religion, 
Vol. 2/20, S. 207–223.

http://www.youtube.com/watch?v=8vGXDeiBn60


20

UNTERRICHTS- 
PRAXIS 



Unterrichtspraxis  | 21

Streiten lohnt sich!   
Kontroverse Themen im  
Klassenzimmer 

Der Beitrag wurde von Maral Jekta verfasst. Sie ist 
wissenschaftliche Mitarbeiterin von ufuq.de (Berlin) und 
leitet die Projektarbeit des Vereins im Kooperations- 
projekt „RISE – Jugendkulturelle Antworten auf islamis-
tischen Extremismus“.

An wenigen Orten wird die Pluralität der Gesellschaft so sichtbar wie im schulischen 
Raum. In Klassenzimmern lernen und lehren Schüler*innen und Pädagog*innen ver-
schiedener Glaubensrichtungen und Weltanschauungen, Herkünfte und Lebensformen 
gemeinsam. Sexuelle, geschlechtliche, ethnische, soziale und migrationsbezogene und 
religiöse Hintergründe spiegeln sich auch in politisch und gesellschaftlich kontrovers 
diskutierten Themen. Kontrovers wird es fast zwangsläufig bei Themen wie genderge-
rechter Sprache, Geschlechterrollen, Klimaschutz, Tierversuche oder der Frage nach 
einer Impfpflicht gegen Corona.

Wenn sich solche Debatten im Klassenzimmer entwickeln, sollten sie ausgetragen 
werden – auch wenn das Unbehagen und die Zurückhaltung vieler Lehrkräfte  
verständlich ist. Solche Debatten berühren das Selbstverständnis und persönliche 
Grundüberzeugungen aller Beteiligten.



22

Kontroversen als Normalfall

Kontroversen sind Teil des demokratischen Zusammenlebens 
und damit auch des Schulalltags. Vor dem Hintergrund von 
Heterogenität und Meinungspluralismus in der Gesellschaft 
und im Klassenraum wäre es sogar besorgniserregend, wenn 
sich keine Kontroversen abzeichneten. Ganz im Gegenteil: 
Die demokratische Ordnung ist auf Konflikte angewiesen. Die 
Schule bietet einen wichtigen Raum, den Umgang mit Kon-
flikten als selbstverständlichen Teil demokratischer Aushand-
lungsprozesse einzuüben und die nötigen Kompetenzen für 
die Partizipation an demokratisch ausgetragenen Kontrover-
sen zu erwerben.

Voraussetzung hierfür ist es aber, dass die an den Kontover-
sen Beteiligten über ausreichend Ressourcen, Zugangsmög-
lichkeiten und Kompetenzen verfügen, um an den Aushand-
lungsprozessen teilzunehmen und die unterschiedlichen 
Ansprüche und Interessen einzubringen. Lehrkräfte können 
dabei helfen, Diskurskompetenzen der Schüler*innen zu stär-
ken, und ihnen dadurch die Teilhabe an Aushandlungsprozes-
sen ermöglichen.

Für geistes- und sozialwissenschaftliche Fächer wie Ethik, Ge-
schichte, Deutsch, Sozialkunde, Politik und Philosophie ist die 
Behandlung von kontroversen politischen und gesellschaft-
lichen Fragen ausdrücklich in den Lehrplänen vorgesehen. 
Das Lernziel besteht dabei insbesondere darin, Schüler*in-
nen dazu anzuregen, andere Perspektiven einzunehmen, 
fragwürdige Positionen zu überprüfen und angesichts neuer 
Informationen, Perspektiven und Argumente ihre Meinung 
zu reflektieren (vgl. Drerup 2021). Studien belegen, dass die 
Auseinandersetzung mit kontroversen Themen einen positi-
ven Einfluss auf die Fähigkeit zum kritischen Denken und auf 
demokratisches Engagement von Jugendlichen haben kann. 
Diskussionen zu kontroversen Themen im Unterricht fördern 
das politische Interesse und die Motivation, sich in Entschei-
dungsprozesse einzubringen, und bieten dadurch letztlich 
auch Erfahrungen von Selbstwirksamkeit und stärken das 
Vertrauen in Meinungsbildung und Urteilsfähigkeit. Am Ende 
einer solchen Kontroverse steht in aller Regel kein Konsens, 
vielmehr geht es darum, sich auf der Grundlage gemeinsamer 
Regeln auch über auseinandergehende Perspektiven und In-
teressen auszutauschen und einen gemeinsamen Umgang 
auszuhandeln.

DIE PRINZIPIEN DES  
BEUTELSBACHER KONSENSES 

1.  Überwältigungsverbot: „Es ist nicht erlaubt, den  
Schüler – mit welchen Mitteln auch immer –  
im Sinne erwünschter Meinungen zu überrum-
peln und damit an der Gewinnung eines selb-
ständigen Urteils zu hindern. Hier genau ver-
läuft nämlich die Grenze zwischen Politischer 
Bildung und Indoktrination. Indoktrination 
aber ist unvereinbar mit der Rolle des Lehrers 
in einer demokratischen Gesellschaft und der – 
rundum akzeptierten – Zielvorstellung von der 
Mündigkeit des Schülers.“

2.  Kontroversitätsgebot: „Was in Wissenschaft und 
Politik kontrovers ist, muss auch im Unterricht 
kontrovers erscheinen. Diese Forderung ist mit 
der vorgenannten aufs engste verknüpft, denn 
wenn unterschiedliche Standpunkte unter den 
Tisch fallen, Optionen unterschlagen werden, 
Alternativen unerörtert bleiben, ist der Weg zur 
Indoktrination beschritten. Zu fragen ist, ob der 
Lehrer nicht sogar eine Korrekturfunktion ha-
ben sollte, d. h. ob er nicht solche Standpunkte 
und Alternativen besonders herausarbeiten 
muss, die den Schülern (und anderen Teilneh-
mern politischer Bildungsveranstaltungen) 
von ihrer jeweiligen politischen und sozialen 
Herkunft her fremd sind. Bei der Konstatierung 
dieses zweiten Grundprinzips wird deutlich, 
warum der persönliche Standpunkt des Lehrers, 
seine wissenschaftstheoretische Herkunft und 
seine politische Meinung verhältnismäßig un-
interessant werden.“

3.  Schülerorientierung: „Der Schüler muss in die 
Lage versetzt werden, eine politische Situation 
und seine eigene Interessenlage zu analysie-
ren sowie nach Mitteln und Wegen zu suchen, 
die vorgefundene politische Lage im Sinne 
seiner Interessen zu beeinflussen. Eine solche 
Zielsetzung schließt in sehr starkem Maße die 
Betonung operationaler Fähigkeiten ein, was 
eine logische Konsequenz aus den beiden vor-
genannten Prinzipien ist.“ 

(Quelle: Hans-Georg Wehling, zitiert in  
„Beutelsbacher Konsens“: URL: https://www.
bpb.de/die-bpb/51310, zuletzt abgerufen am 
04.11.2021)

https://www.bpb.de/die-bpb/51310
https://www.bpb.de/die-bpb/51310


Unterrichtspraxis  | 23

•    Fördern Sie die Fähigkeit der Schüler*innen, neutral auf Aus-
sagen zu reagieren, die sie problematisch finden. Mögliche 
Strategien sind, zuzuhören, zu paraphrasieren, nach Bewei-
sen zu fragen, die zugrundeliegenden Annahmen zu analy-
sieren und nach anderen Gesichtspunkten zu fragen.

•    Lernziel kann zum Beispiel das aktive Zuhören sein: Verwen-
den Sie dafür Diskussionsstrategien, die die Schüler*innen 
ermutigen, aufmerksam zuzuhören; fordern Sie die Red-
ner*innen auf, die Ansichten ihrer Vorredner*innen zu para-
phrasieren.

•    Fordern Sie die Schüler*innen auf, die Qualität der Beweise 
zu nennen, auf die sich ihre Behauptungen stützen (Theorie 
und/oder Forschung, Erfahrung, Medien, Familienüberliefe-
rungen).

•    Ermöglichen Sie Perspektivwechsel: Bitten Sie die Schü-
ler*innen, eine Person mit einer anderen Perspektive zu 
interviewen und ihre Ansichten entweder mündlich oder in 
einem schriftlichen Beitrag wiederzugeben.

•    Regen Sie die Schüler*innen dazu an, auch über den Ur-
sprung von Wissen nachzudenken und sich beispielsweise 
bewusst zu machen, wie sich wissenschaftliche Erkenntnis-
se historisch verändert haben. Dabei können auch Konzepte 
wie die „multidirektionale Erinnerung“ (Michael Rothberg) 
hilfreich sein, die in der Geschichtswissenschaft genutzt 
werden, um unterschiedliche Perspektiven auf Geschichte 
sichtbar zu machen.

•    Nutzen Sie respektvoll die Vielfalt und das Wissen im Klas-
senzimmer und leben Sie einen respektvollen Umgang vor.

•    Binden Sie die Schüler*innen in die Bewertung der Debatte 
ein, etwa indem Sie ihnen den Auftrag geben, ihre eigene 
Debattierfähigkeit (Analyse- und Argumentationsfähigkei-
ten sowie Multiperspektivität) am Ende der Diskussion selbst 
zu beurteilen. Dafür kann die von Nicole Fournier-Sylvester 
zusammengestellte Liste zur Identifizierung eines schwa-
chen Arguments herangezogen werden (siehe Kasten).

•    Haben Sie Mut zur Lücke: Niemand kann alle Aspekte und 
Perspektiven eines Themas kennen. Machen Sie deutlich, 
dass es eine Leistung ist, die eigenen Wissenslücken zu er-
kennen und entsprechende Lernziele zu setzen.

Quelle: Flinders University (o. D.), Theory Into Practice  
Strategies: Inclusive Practices for Managing Controversial 
Issues, Adelaide.

Streiten, aber worüber – und wie?

Welche Themen im Unterricht kontrovers diskutiert werden 
sollten, ist Gegenstand fachwissenschaftlicher Debatten (vgl. 
dazu Giesinger 2021, S. 20–24 und Yacek 2021). Schließlich 
geht es weder darum, beliebigen Positionen Raum zu geben, 
seien sie noch so moralisch, rechtlich oder wissenschaftlich 
fraglich, noch darum, eine Kontroverse um der Kontroverse 
willen künstlich zu initiieren. Eine Orientierung für die politi-
sche Bildung bietet das Kontroversitätsgebot des Beutelsba-
cher Konsenses, nach dem jene Themen, die in Wissenschaft 
und Politik kontrovers diskutiert werden, auch im Unterricht 
entsprechend abgebildet werden sollen. Dies setzt eine ge-
wisse sachliche Begründbarkeit von Argumenten sowie eine 
Orientierung an Grundwerten und rechtlichen und normati-
ven Rahmenbedingungen voraus: „In der Konsequenz müs-
sen nicht alle Sichtweisen, nicht alle Ideen und Handlungs-
überlegungen als legitimer Beitrag politischer Willensbildung 
gesehen werden. Kontroversität und Pluralität sind an eine als 
werthaltig zu charakterisierende Grundierung des politischen 
Willensbildungsprozesses gekoppelt“ (BMFSFJ 2021, S. 113). 
Die Frage, ob Diskussionen über die Legitimation von Gewalt, 
die Existenz des Paradieses oder Verschwörungsmythen im 
Zusammenhang mit der Coronapandemie sinnvoll sind, ist 
dabei letztlich im Einzelfall zu klären.

Unterrichtsbedingungen schaffen

Bei solchen und anderen Kontroversen gilt allerdings immer: 
Die Unterrichtsbedingungen müssen stimmen, um kontrover-
se Themen erfolgreich behandeln zu können.

Im Folgenden finden Sie einige Anregungen, wie kontroverse 
Themen im Unterricht debattiert werden können. Die Anre-
gungen stammen aus einer Handreichung der Flinders Uni-
versity (Adelaide, Australien):
•    Informieren Sie sich über den Hintergrund Ihrer Schüler*in-

nen: Kann ein bestimmtes Thema Schüler*innen in Ihrem 
Klassenzimmer besonders emotional berühren? In diesem 
Fall sollten Sie darauf Rücksicht nehmen. Die Thematisie-
rung von Gewalttaten kann beispielsweise für Geflüchtete 
retraumatisierend wirken. 

•    Bringen Sie vor der Debatte in Erfahrung, ob die Schüler*in-
nen für eine Auseinandersetzung mit dem Thema bereit sind. 

•    Die Schüler *innen sollten in die Auswahl der Themen ein-
gebunden sein.

•    Erklären Sie Ihren Schüler*innen im Vorfeld, warum das The-
ma behandelt wird und welche Erwartungen Sie an die Dis-
kussion stellen.

•    Geben Sie den Schüler*innen vorab Aufgaben zur inhaltli-
chen Vorbereitung, bspw. eine Recherche zu den Argumen-
ten der verschiedenen Seiten. Dabei ist es wichtig, mit den 
Schüler*innen über Kriterien zu sprechen, anhand derer sie 
die Seriosität von Quellen beurteilen können.

•    Alle Diskussionsteilnehmer*innen (Lehrer*innen und Schü-
ler*innen) sollten vor der Diskussion eventuell bestehende 
Bedenken äußern können, evtl. auch anonym. Damit kön-
nen Sie Reaktionen besser vorhersehen und einschätzen.

•    Stellen Sie Grundregeln auf (nicht unterbrechen, respektvoll 
bleiben etc.).

WORAN LÄSST SICH EIN SCHWACHES  
ARGUMENT ERKENNEN?

•    Es greift die Person anstelle des Arguments an.
•    Es basiert auf Annahmen und nicht auf Fakten.
•    Es erweckt den Eindruck, dass es nur zwei Mög-

lichkeiten gibt, obwohl es vielleicht mehr gibt.
•    Es nutzt stereotype Beschreibungen von Perso-

nen oder Gruppen.
•    Es stützt sich auf ein extremes Beispiel, um eine 

Position zu rechtfertigen.

(Quelle: Fournier-Sylvester 2013) 



24

WEITERFÜHRENDE MATERIALIEN 

Unterrichten kontroverser Themen

Die vom Council of Europe herausgegebene Handreichung 
zeigt auf, wie ein pädagogischer, auf Demokratiestärkung aus-
gerichteter Umgang mit Kontroversität im Unterricht (und in 
der Schule insgesamt) für Lehrkräfte, pädagogische Fachkräf-
te und Schulleitungen aussehen kann.

Council of Europe (2016), Unterrichten kontroverser Themen. 
Download als PDF: rm.coe.int/16806cb5d5 (zuletzt abgeru-
fen am 04.11.2021).

Heiße Themen – cool verpackt! Über den Umgang  
mit Politik im Unterricht

Die Handreichung soll Pädagog*innen dabei unterstützen, 
Kompetenzen zu entwickeln, die es braucht, um „heiße“ De-
batten im Unterricht aufzugreifen. Neben allgemeinen Hin- 
weisen finden Sie vier konkrete Vorschläge, wie Sie kontrover-
se Themen im Klassenzimmer bearbeitbar machen können –  
jeweils mit kleinen Übungen und „Dos and Don’ts“.

Wisinger, Marion (2020), Heiße Themen – cool verpackt, 
Wien. Download als PDF: https://www.politik-lernen.at/dl/
KpusJMJKomlNoJqx4kJK/wisinger_-_hei_e_themen_cool_
verpackt_web_pdf (zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

http://rm.coe.int/16806cb5d5
https://www.politik-lernen.at/dl/KpusJMJKomlNoJqx4kJK/wisinger_-_hei_e_themen_cool_verpackt_web_pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/KpusJMJKomlNoJqx4kJK/wisinger_-_hei_e_themen_cool_verpackt_web_pdf
https://www.politik-lernen.at/dl/KpusJMJKomlNoJqx4kJK/wisinger_-_hei_e_themen_cool_verpackt_web_pdf


Unterrichtspraxis  | 25

Terroranschläge, Schweigeminuten und  
religionskritische Karikaturen

Die Beiträge der Handreichung des Infodienstes Radikalisie-
rungsprävention geben Tipps zum Umgang mit Terroranschlä-
gen sowie mit Schweigeminuten in der Schule. Und sie geben 
Denkanstöße – beispielsweise zur Frage, ob es sinnvoll ist, mit 
den Mohammed-Karikaturen im Unterricht zu arbeiten. In der 
Handreichung finden Sie zudem umfangreiche Hinweise auf 
weitere Hintergrundinformationen, Unterrichtsmaterialien 
und Medien für den Einsatz im Unterricht.

Bundeszentrale für politische Bildung (2021), Terroran- 
schläge, Schweigeminuten & religionskritische Karikaturen.  
Hintergründe und Tipps für Lehrkräfte.  
Download als PDF: www.bpb.de/327107 (zuletzt abgerufen 
am 04.11.2021).

Kartenset „The Kids Are Alright“ für  
pädagogische Fachkräfte

Illustrierte Karten bieten pädagogischen Fachkräften in knap-
per Form Hintergrundinformationen und Vorschläge für den 
pädagogischen Umgang mit schwierigen Positionen und Ver-
haltensweisen von Jugendlichen im Kontext von Islam, Isla-
mismus und Islamfeindlichkeit.

Unter anderem wird die Frage danach beantwortet, wie Päda- 
gog*innen reagieren können, wenn Schüler*innen nach At-
tentaten Solidaritätsbekundungen verweigern.

ufuq.de (2018), „The Kids Are Alright“. Kartenset für päda- 
gogische Fachkräfte in Schule und Jugendarbeit.

Bestellung unter: www.ufuq.de/konflikte-im-klassenzimmer-
kartenset-the-kids-are-alright-fuer-paedagogische- 
fachkraefte-erschienen (zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

http://www.bpb.de/327107
http://www.ufuq.de/konflikte-im-klassenzimmer-kartenset-the-kids-are-alright-fuer-paedagogische-
fachkraefte-erschienen 
http://www.ufuq.de/konflikte-im-klassenzimmer-kartenset-the-kids-are-alright-fuer-paedagogische-
fachkraefte-erschienen 
http://www.ufuq.de/konflikte-im-klassenzimmer-kartenset-the-kids-are-alright-fuer-paedagogische-
fachkraefte-erschienen 


26

LITERATUR

Bundesministerium für Familie, Senioren, Frauen und 
Jugend (2021), 16. Kinder- und Jugendbericht. Förderung 
demokratischer Bildung im Kindes- und Jugendalter, Berlin.

Drerup, Johannes (2021), Kontroverse Themen im Unterricht. 
Konstruktiv streiten lernen, Ditzingen.

Drerup, Johannes/Zulaica y Mugica, Miguel/Yacek, Douglas 
(2021), Dürfen Lehrer ihre Meinung sagen? Demokratische 
Bildung und die Kontroverse über Kontroversitätsgebote, 
Stuttgart.

Flinders University (o. D.), Theory Into Practice Strategies:  
Inclusive Practices for Managing Controversial Issues,  
Adelaide. URL: taylorinstitute.ucalgary.ca/sites/default/files/
Content/Resources/Teaching-Controversial-Issues/ 
Inclusive-Practices-for-Managing-Controversial-Issues-
Flinders-University-Australia.pdf (zuletzt abgerufen am 
04.11.2021).

Fournier-Sylvester, Nicole (2013), Daring to Debate:  
Strategies for Teaching Controversial Issues in the Classroom, 
The College Quarterly 16.

Giesinger, Johannes (2021), Kontroversität im Ethikunter-
richt: Das Kriterium der öffentlichen Rechtfertigbarkeit,  
in: Kim, Minkyung/Gutmann, Tobias/Friedrich, Jan/Neef, 
Katharina, Werte im Ethikunterricht. An den Grenzen der 
Wertneutralität, Leverkusen-Opladen, S. 103–124.

Rothberg, Michael (2021), Multidirektionale Erinnerung. 
Holocaustgedenken im Zeitalter der Dekolonisierung, Berlin.

Sarasin, Philipp (2011), Was ist Wissensgeschichte?, Internatio-
nales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur, 1/36.

Schildbach, Linda (2021), Ermordeter Lehrer in Frank-
reich, tagesschau.de, 16.10.2021. URL: www.tagesschau.de/
ausland/gedenken-paty-101.html (zuletzt abgerufen am 
04.11.2021).

Yacek, Douglas (2021), Erziehung zum kontroversen Denken. 
Zur Behandlung ethisch und politisch kontroverser Themen 
in der Schule, in: Kim, Minkyung/Gutmann, Tobias/Friedrich, 
Jan/Neef, Katharina, Werte im Ethikunterricht. An den Gren-
zen der Wertneutralität, Leverkusen-Opladen, S. 81–102.

http://taylorinstitute.ucalgary.ca/sites/default/files/Content/Resources/Teaching-Controversial-Issues/Inclusive-Practices-for-Managing-Controversial-Issues-Flinders-University-Australia.pdf
http://taylorinstitute.ucalgary.ca/sites/default/files/Content/Resources/Teaching-Controversial-Issues/Inclusive-Practices-for-Managing-Controversial-Issues-Flinders-University-Australia.pdf
http://taylorinstitute.ucalgary.ca/sites/default/files/Content/Resources/Teaching-Controversial-Issues/Inclusive-Practices-for-Managing-Controversial-Issues-Flinders-University-Australia.pdf
http://taylorinstitute.ucalgary.ca/sites/default/files/Content/Resources/Teaching-Controversial-Issues/Inclusive-Practices-for-Managing-Controversial-Issues-Flinders-University-Australia.pdf
http://tagesschau.de
https://www.tagesschau.de/ausland/gedenken-paty-101.html
https://www.tagesschau.de/ausland/gedenken-paty-101.html


Unterrichtspraxis  | 27

Dieser Beitrag wurde von Dr. Götz Nordbruch verfasst. Er ist Sozial- und 
Islamwissenschaftler und leitet die Projektarbeit von ufuq.de (Berlin) im 
Rahmen des Kompetenznetzwerkes „Islamistischer Extremismus"/KN:IX.  
In den Beitrag sind Anregungen von Larissa-Diana Fuhrmann und  
Dr. Christoph Günther (Johannes Gutenberg-Universität Mainz) einge-
flossen, die sie im Rahmen eines Webtalks am 27. April 2021 vorgestellt 
haben. Fuhrmann arbeitet als wissenschaftliche Mitarbeiterin in der 
Nachwuchsforschungsgruppe „Dschihadismus im Internet“, Günther ist 
Islamwissenschaftler und leitet die Nachwuchsforschergruppe.

Umgang mit Gewalt- 
darstellungen in sozialen  
Medien

Kinder und Jugendliche begegnen Gewaltdarstellungen in unterschiedlichen Medien. 
Außer in Filmen und Computerspielen finden sich auch in sozialen Medien wie TikTok, 
YouTube oder Facebook gewaltvolle Inhalte, mit denen Kinder und Jugendliche ohne 
gezieltes Suchen in Kontakt kommen können. Neben inszenierter Gewalt spielen dabei 
auch Bilder von realer Gewalt eine Rolle. Beispielhaft hierfür stehen Darstellungen 
von Erniedrigungen oder körperlicher Gewalt unter Gleichaltrigen, aber im weiteren 
Sinne auch Bilder von Unfällen und Naturkatastrophen, die nicht auf aktives Handeln 
von Menschen zurückzuführen sind.



28

Mit Kriegen wie in Syrien, der Machtübernahme der Taliban 
in Afghanistan oder Anschlägen von Rechtsextremist*innen 
und Islamist*innen gehören auch reale Bilder von Kriegs- und 
Anschlagsopfern zu den geteilten Inhalten. Als Darstellungen 
von echtem Leid werden sie aus unterschiedlichen Motiven 
verbreitet. In der Regel geht es den Nutzer*innen um das Tei-
len von Informationen über Geschehnisse in der Welt, den 
Ausdruck von Betroffenheit oder das Aufrütteln von ande-
ren angesichts der Ereignisse (für eine Übersicht über unter-
schiedliche Gewaltdarstellungen in sozialen Medien siehe 
Bundesprüfstelle für jugendgefährdende Medien 2019).

Wirkungen von Gewaltdarstellungen

Was genau unter „Gewalt“ zu verstehen ist, lässt sich keines-
wegs eindeutig und allgemeingültig bestimmen. Gemeinsam 
ist den meisten Definitionen, dass neben körperlichen auch 
psychische Formen der Machtausübung mit dem Ziel der 
Schädigung einer anderen Person oder Gruppe unter dem 
Begriff gefasst werden. Dabei sind die Wahrnehmungen von 
Gewalt immer auch subjektiv und ändern sich in unterschied-
lichen sozialen Kontexten: Ein und dieselbe Aussage oder 
Handlung „kann von einer bestimmten Person oder Gruppe 
als Gewalt erlebt werden, von einer anderen nicht. Je nach 
Kontext wird Gewalt individuell definiert und interpretiert“ 
(Saferinternet.at/Österreichisches Institut für angewandte 
Telekommunikation 2015, S. 10).

Gerade für Kinder und Jugendliche, die selbst Gewalterfah-
rungen gemacht haben – beispielsweise im Zusammenhang 
mit Diskriminierungen oder Fluchtbiografien –, können Bilder 
von Gewalt retraumatisierend wirken („triggern“), auch ohne 
dass die Bilder selbst besonders explizit oder grausam sind. 
Auch Andeutungen oder Assoziationen können Erinnerungen 
an Gewalterfahrungen wecken, ohne diese selbst abzubilden. 
Grundsätzlich gilt: „Ängste sind oft nicht vorhersehbar“ (Bun-
deszentrale für gesundheitliche Aufklärung 2020). Gerade 
jüngere Kinder beziehen Bilder häufig unmittelbar auf ihren 
eigenen Alltag und erleben durch sie Verunsicherungen und 
Ängste. Umso wichtiger ist es, als Eltern und Pädagog*innen 
auf die Reaktionen von Kindern und Jugendlichen einzugehen.

In der Forschung zu Medienwirkungen besteht weitgehend 
Konsens, dass sich keine monokausalen Zusammenhänge 
zwischen dem Konsum von Gewaltdarstellungen in Medien 
und der Gewaltbereitschaft von Nutzer*innen herstellen 
lassen: Weder erhöht der Konsum von Gewaltdarstellungen 
zwangsläufig die Bereitschaft, Gewalt anzuwenden, noch be-
günstigt er automatisch eine Ablehnung von Gewalt. Wirkun-
gen sind auch davon abhängig, ob Gewalt inszeniert und ge-
stellt wird (beispielsweise in Spielen oder Filmen) oder ob es 
sich um Darstellungen realer Gewalt handelt. Neben emotio-
nalen Belastungen wie Stress oder Angst werden grundsätz-
lich auch Gewöhnungseffekte und eine Normalisierung von 
Gewalt als mögliche Wirkungen beschrieben, die mit einer 
Übernahme von gewalttätigen Verhaltensmustern einherge-
hen können. Ein solcher Lerneffekt wird insbesondere dann 
angenommen, wenn Gewalt als legitim, sozial akzeptiert und 
zielführend erlebt wird.

Emotionalisierung und Mobilisierung

Gewaltdarstellungen spielen auch für extremistische Strö-
mungen eine wichtige Rolle. Dabei geht es nicht unbedingt 
um gewaltverherrlichende Darstellungen, wie sie sowohl von 
rechtsextremistischen als auch von islamistischen Akteuren 
verbreitet werden. Livestreams oder Videos von den rechtsex-
tremen Attentaten in Christchurch oder Halle, die von den Tä-
tern ins Internet gestellt wurden, oder Hinrichtungsvideos des 

„Islamischen Staates“ schaffen eine globale Öffentlichkeit und 
verstärken die propagandistische Wirkung dieser Taten. Durch 
Löschroutinen und Meldemöglichkeiten der Plattformbetrei-
ber wurde die Verbreitung solcher Videos in den vergangenen 
Jahren deutlich erschwert, allerdings können derartige Bilder 
und Videos bei aktuellen Anschlägen und Gewaltakten neu in 
Umlauf kommen und geteilt werden.

Oft handelt es sich um Bilder und Videos, die das Leid von 
Menschen zeigen und anklagen. Charakteristisch für islamis-
tische Strömungen ist die Verbreitung von Darstellungen 
muslimischer Opfer, die bei Militäreinsätzen westlicher Staa-
ten getötet wurden. Die explizite Darstellung von Gewalt und 
Gewaltopfern verstärkt die emotionalisierende Wirkung die-
ser Bilder und fördert Gefühle von Frustration und Ohnmacht. 
Damit können auch Feindbilder und Verschwörungsmythen 
geschürt werden, wodurch eine Auseinandersetzung mit den 
politischen und historischen Hintergründen der Ereignisse 
und eine Einordnung in weitergehende Zusammenhänge er-
schwert werden.

Christoph Günther und Larissa-Diana Fuhrmann, die an der 
Universität Mainz zu Gewaltdarstellungen in dschihadisti-
schen Medien forschen, beschreiben deren mobilisierende 
Wirkung. So gehören verklärende Bilder von Kämpfern und 
Kampfhandlungen zur Ikonographie des „Islamischen Staa-
tes“, der sein Gewalthandeln mit einer Lesart der islamischen 
Quellen legitimiert. Darin spielen Vorstellungen von kämpfe-
rischer Männlichkeit ebenso eine Rolle wie die Idealisierung 
von Opferbereitschaft für den Erhalt des Islams und der Ge-
meinschaft der Muslim*innen. Während die eigene Gewalt 
legitimiert und verklärt wird, wird Gewaltausübung anderer, 
insbesondere nichtmuslimischer Akteure angeklagt. Die Dar-
stellung von muslimischen Opfern dient dem Appell, sich im 
Interesse des Islams dem Kampf anzuschließen.

Abb. 1: Künstlerische Auseinandersetzung mit den Gewalttaten des  
"Islamischen Staates"



Unterrichtspraxis  | 29

LERNMATERIAL

Medien und Gewalt. Herausforderungen  
für die Schule

Die Handreichung von Saferinternet.at enthält konkrete 
Übungsvorschläge, um sich mit unterschiedlichen medialen 
Gewaltformen im Unterricht auseinanderzusetzen. Die Hand-
reichung berücksichtigt, „dass die Schule selbst auch Austra-
gungsort von medialer Gewalt sein kann“ (Saferinternet.at/
Österreichisches Institut für angewandte Telekommunikation 
2015, S. 3), wenn Schüler*innen mediale Gewaltdarstellungen 
aktiv dafür nutzen, um andere Schüler*innen zu verängstigen 
oder ihnen zu drohen.

Die Übungen eignen sich zur Analyse von Gewaltdarstellun-
gen, regen zu Reflexionen über persönliche und rechtliche 
Grenzen von Bildern an und machen Vorschläge, wie Schü-
ler*innen mit eigenen Inhalten auf Gewaltdarstellungen re-
agieren können.

Das Besondere an der Handreichung ist, dass sie das Thema 
Gewalt nicht auf ein Verhältnis zwischen einzelnen Personen 
oder Gruppen reduziert, sondern in einen weiteren Kontext 
stellt. „Der Blick sollte nicht nur auf das Verhalten von einzel-
nen Personen oder Gruppen gerichtet werden, sondern auch 
auf die Bedingungen von Gewalt. Für die Schule wäre es daher 
wichtig, eine Umwelt zu schaffen, die hilft, Gewalt möglichst 
zu minimieren; wie etwa in Form der Etablierung integrieren-
der und partizipatorischer Strukturen sowie der Schaffung ei-
ner kulturellen Basis, die Inklusion ermöglicht“ (ebenda, S. 10).

Saferinternet.at/Österreichisches Institut für angewandte 
Telekommunikation (2015), Unterrichtsmaterial – Medien 
und Gewalt. Herausforderungen für die Schule, Wien.  
Download als PDF: www.saferinternet.at/fileadmin/ 
categorized/Materialien/Medien_und_Gewalt.pdf (zuletzt 
abgerufen am 04.11.2021).

LERNMATERIAL

Gewaltbilder im Internet – eine Unterrichtseinheit 
des Georg-Eckert-Instituts

Die Lehr- und Lernmittelplattform „Zwischentöne – Mate-
rialien für Vielfalt im Klassenzimmer“ des Leibniz-Instituts für 
Bildungsmedien | Georg-Eckert-Institut greift den Umgang 
mit medialen Gewaltdarstellungen in einer vierstündigen 
Unterrichtseinheit auf. Das Material ist didaktisch aufbereitet 
und modular aufgebaut und besteht aus einer kurzen inhalt-
lichen und fachdidaktischen Einführung in das Thema und 
einen Ablaufplan zur Planung des Unterrichts mit Quellen 
und Arbeitsaufträgen.

Gewalt wird in sozialen Medien thematisiert, diskutiert und 
dargestellt. Doch wie entscheiden Schüler*innen darüber, was 
sie teilen oder ignorieren? Die für die Sekundarstufen I und 
II konzipierte Unterrichtseinheit „Gewaltbilder im Internet –  
Teilen, melden, löschen?“ gibt Anregungen für das Gespräch 
mit Schüler*innen über solche Fragen und zielt darauf ab, den 
Umgang mit Gewaltdarstellungen in (sozialen) Medien be-
wusst zu reflektieren, sich dazu zu positionieren und eigene 
Handlungsoptionen abzuwägen (vgl. Schlag 2022).

Als Einstieg dienen die Thematisierung unterschiedlicher For-
men von Gewalt und ein Gespräch darüber, wo Jugendlichen 
Gewaltbilder begegnen können, unter welchen Vorausset-
zungen die Darstellung von Gewalt problematisch oder auch 
gerechtfertigt sein kann. Schließlich dienen etwa Videos und 
Fotografien aus Konfliktregionen dazu, Verbrechen zu do-
kumentieren, zu informieren und Aufklärung zu betreiben. 
Daher werden die Jugendlichen angeleitet, Entstehungskon-
texte wie Intentionen von Gewaltbildern im Internet zu hin-
terfragen. Anhand von zwei Szenarien lernen sie verschiede-
ne Perspektiven und Akteure zu berücksichtigen und über das 
Für und Wider des Teilens eines Gewaltbildes abzuwägen: Was 
und wer wird darauf gezeigt? Wie und wo ist es entstanden? 
Sollte ich dies beispielsweise als Moderator*in einer Sendung 
zeigen, und wie könnten meine Nutzer*innen reagieren? Da-
bei berücksichtigt die Unterrichtseinheit auch juristische Fra-
gen in Bezug auf das Teilen von Bildern.

Die Unterrichtseinheit befähigt Schüler*innen zu einem kriti-
schen Umgang mit Medieninhalten und fördert Urteilskompe-
tenzen in Bezug auf problematische Darstellungsformen von 
Gewalt, die nicht geteilt, sondern gemeldet werden sollten.

Schlag, Gabi (2022), Gewaltbilder im Internet – Teilen, mel-
den, löschen? In: Zwischentöne – Materialien für Vielfalt im 
Klassenzimmer. URL: www.zwischentoene.info/ 
unterrichtseinheit/praesentation/ue/gewaltbilder-im- 
internet.html#content (zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

https://www.saferinternet.at/fileadmin/categorized/Materialien/Medien_und_Gewalt.pdf
https://www.saferinternet.at/fileadmin/categorized/Materialien/Medien_und_Gewalt.pdf
https://www.zwischentoene.info/unterrichtseinheit/praesentation/ue/gewaltbilder-im-internet.html#content
https://www.zwischentoene.info/unterrichtseinheit/praesentation/ue/gewaltbilder-im-internet.html#content
https://www.zwischentoene.info/unterrichtseinheit/praesentation/ue/gewaltbilder-im-internet.html#content


30

LERNMATERIAL 

Künstlerische Aneignungen von Gewalt –  
Arbeitsblätter für den Unterricht

Ein Gespräch über Gewalt ermöglichen, ohne Gewalttaten 
selbst abzubilden – das ist das Ziel von künstlerischen Pro- 
jekten, die Alexandra Dick und Larissa-Diana Fuhrmann in 
einem Beitrag für ufuq.de für den Unterricht aufbereitet ha- 
ben. Die Künstler*innen setzen sich in Form von Comics, In-
stallationen oder multimedialen Ausstellungen mit Opfern 
militärischer oder terroristischer Gewalt oder mit rassistischer  
Gewalt und Tod im Zusammenhang mit Flucht und Vertrei-
bung auseinander (siehe Abb. 1–2).

Die Arbeitsblätter entstanden im Rahmen einer Forschung 
über künstlerische Aneignungen von Gewalterfahrungen. 
Diese wurden von den Autorinnen als Entgegnungen auf 
die Propaganda dschihadistischer Organisationen für die 
Bildungsarbeit aufbereitet. Ausgangspunkt ist die Erfahrung, 
dass Gewalt und Konflikte auch für Kinder und Jugendliche 
wichtige Alltagsthemen sind, mit denen sie in Nachrichten, in 
Begegnung mit anderen oder aufgrund von familiären Erfah-
rungen konfrontiert sind. Kunst dient dabei als Einstieg, um 
diese Themen aufzugreifen und „besprechbar“ zu machen. 
Die künstlerische Abstraktion erleichtert den Zugang und re-
duziert das Risiko einer möglichen Retraumatisierung.

Auch in dieser Form ist die Auseinandersetzung mit Gewalt-
darstellungen allerdings voraussetzungsvoll. Die Autorinnen 
formulieren vier Grundsätze, die in der Bildungsarbeit zu die-
sem Thema zu beachten sind:
•    Explizite Gewaltdarstellungen sind ausgeschlossen.
•    Die Schüler*innen müssen eigene Grenzen bestimmen  

können. Eine Beteiligung ist freiwillig, die Schüler*innen  
entscheiden selbst, ob sie ihre Emotionen thematisieren  
oder nicht.

•    Das Gespräch sollte von mindestens zwei Personen be-
gleitet werden, um auf besonders emotionale Reaktionen 
eingehen zu können.

•    Im Vorfeld sollte geklärt werden, wie die Lerngruppe zu-
sammengesetzt ist, um persönliche Bezüge der Schüler*in-
nen zu den behandelten Gewalttaten auszuschließen.

Gerade der letzte Punkt ist den Autorinnen wichtig: „Suchen 
Sie daher mit all diesen Kindern und Jugendlichen vorab in 
geschützter Atmosphäre ein Einzelgespräch, erläutern Sie  
das Thema und den groben Ablauf und stellen Sie, wenn mög-
lich, die Teilnahme frei. Sprechen Sie die Kinder und Jugend-
lichen während der Veranstaltung nicht auf ihre Erfahrun-
gen an und erwarten Sie keine ‚Betroffenen-Berichte‘“ (Dick/ 
Fuhrmann 2021).

Es wurden für die Arbeitsblätter nur Kunstwerke von Künst-
ler*innen ausgewählt, die persönliche Erfahrungen mit und 
Perspektiven auf Gewalt zu Wort kommen lassen. So soll die 
Gefahr einer möglichen Reproduktion von Stereotypen ge-
ring gehalten werden.

Dick, Alexandra/Fuhrmann, Larissa-Diana (2021), Bilder  
der Gewalt: Künstlerische Auseinandersetzungen als päda- 
gogischer Zugang, ufuq.de, 26. März 2021.  
URL: www.ufuq.de/bilder-der-gewalt-kuenstlerische- 
auseinandersetzungen-als-paedagogischer-zugang  
(zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

Abb. 2: Die Gewalt in Syrien wird in der Ausstellung "Living Aleppo" verarbeitet.

http://ufuq.de


Unterrichtspraxis  | 31

FRAGEN UND FALLSTRICKE 

Welche Möglichkeiten gibt es, allgemein über das 
Thema Gewalt ins Gespräch zu kommen?

Gewalterfahrungen sind sehr subjektiv, daher ist es hilfreich, 
die Erfahrungen der Betroffenen selbst in den Mittelpunkt 
zu stellen. Als Anknüpfungspunkte eignen sich zum Beispiel 
Berichte aus den Medien. Wichtig ist, den Begründungen der 
Gewalt, wie sie von den Gewaltausübenden formuliert wer-
den, nicht zu viel Raum einzuräumen, sondern den Blick auf 
die Wirkungen von Gewalt und die Perspektive der Opfer zu 
richten. Dabei lässt sich auch die Frage stellen, was Gewalt 
mit jedem*r Einzelnen macht und welche Strategien im Um-
gang mit Gewalterfahrungen möglich sind. Auch hier sollte 
das Gespräch aber auf Freiwilligkeit gründen, sowohl was die 
Berichte von Gewaltereignissen als auch die Beschreibung der 
eigenen Emotionen betrifft.

Wie kann ich sicherstellen, dass die Beschäftigung 
mit dem Thema einzelne Schüler*innen nicht  
zu sehr belastet?

Für die Beschäftigung mit Gewalt ist es wichtig, die Lern-
gruppe zu kennen und sensibel für Erfahrungen von Diskrimi-
nierungen, Rassismus und Gewalt zu sein. Die verwendeten 
Materialien sollten möglichst wenig Raum für Assoziationen 
und Fantasie lassen, um unvermittelte Bezüge zur eigenen Le-
benswelt der Schüler*innen auszuschließen. Wichtig ist, Stig-
matisierungen und Zuschreibungen zu vermeiden. Zum Bei-
spiel hat der „Islamische Staat“ mit dem Religionsverständnis 
und dem Alltag der allermeisten Muslim*innen nichts gemein. 
Die meisten Muslim*innen sind aber sehr wohl von antimus-
limischen Diskursen betroffen, die sich am Thema „Islam“ und 

„Terror“ entzünden. Hilfreich ist es, Materialien zu nutzen, in 
denen Muslim*innen oder auch Angehörige von ethnischen 
oder religiösen Minderheiten (wie zum Beispiel Jesid*innen) 
selbst zu Wort kommen und ihre Erfahrungen schildern.

An wen kann ich mich wenden, wenn ich in meiner 
Schule mit Konflikten rund um das Thema  
Gewaltdarstellungen konfrontiert bin?

In vielen Bundesländern gibt es Medienbeauftragte oder Me- 
dienberatungsstellen, die an den Schulen oder in den Schul-
behörden angesiedelt sind und auch zum Umgang mit ju-
gendgefährdenden Medieninhalten informieren. Hilfreiche 
Informationen bieten auch bundesweite Einrichtungen wie 
jugendschutz.net und klicksafe.de, die über aktuelle Themen 
in sozialen Medien informieren und Anregungen und Mate-
rialien für die pädagogische Praxis anbieten. Informationen 
zu jugendgefährdenden Medien sowie zu Möglichkeiten der 
Indizierung bietet zum Beispiel die Bundeszentrale für Kinder- 
und Jugendmedienschutz, die seit Mai 2021 die Aufgaben 
der Bundesprüfstelle für jugendgefährdende Medien über-
nommen hat.

LITERATUR

Bundesprüfstelle für jugendgefährdende Medien (2019), 
Gefährdungsatlas. Digitales Aufwachsen. Vom Kind aus  
denken. Zukunftssicher handeln, Bonn.

Bundeszentrale für gesundheitliche Aufklärung (2020), 
Wenn Medien Kindern Angst machen.  
URL: www.kindergesundheit-info.de (zuletzt abgerufen  
am 04.11.2021).

Klonk, Charlotte (2017), Terror: Wenn Bilder zu Waffen  
werden, München.

Saferinternet.at/Österreichisches Institut für angewandte 
Telekommunikation (2015), Unterrichtsmaterial – Medien 
und Gewalt. Herausforderungen für die Schule, Wien.



32

„Du sollst dir (k)ein Bild machen!“  
Bilderverbot und Propheten- 
darstellungen in islamisch  
geprägten Kontexten 

Der Beitrag wurde von Dr. Deniz Erduman-Çalış und Miriam Kurz 
verfasst. Erduman-Çalış ist promovierte Kunsthistorikerin und  
Sammlungskuratorin am Museum für Islamische Kunst in Berlin. 
Kurz ist Islamwissenschaftlerin und leitet das Outreach-Projekt  
„Gemeinsame Vergangenheit – Gemeinsame Zukunft II“ am  
Museum für Islamische Kunst.

Die Zerstörung der Buddha-Statuen durch die Taliban, die Debatten um die Moham-
med-Karikaturen oder der Anschlag auf die Charlie-Hebdo-Redaktion machen die ge-
sellschaftspolitische Sprengkraft der Themen Bilderverbot und Karikaturen deutlich. 
Die Frage stellt sich auch in der Bildungsarbeit und erscheint gerade angesichts der 
hitzigen öffentlichen Debatten besonders sensibel. Um einen informierten Umgang 
mit dem Themenkomplex „Bilderverbot“ zu ermöglichen, bietet dieser Beitrag eine his-
torisch-theologische Einordnung und formuliert Empfehlungen für den Unterricht.



Unterrichtspraxis  | 33

Bilderverbot im Islam – gibt es das?

Ein Blick in die islamische Kunstgeschichte zeigt, dass von ei-
nem pauschalen Bilderverbot nicht die Rede sein kann. Kunst- 
und Alltagsgegenstände, literarische Werke sowie Paläste, 
Schlösser und Wohnhäuser aus islamisch geprägten Kulturen 
sind voller figürlicher Tier- und Menschendarstellungen. Sogar 
Darstellungen des Propheten Mohammed finden sich reichlich 
in der islamischen Kunst. Gibt es also gar kein Bilderverbot?

Im Koran gibt es nur in Bezug auf die Darstellung Gottes selbst 
ein klares Verbot. Darüber hinaus findet sich im Koran kein 
explizites Bilderverbot. Betont wird, dass Gott der alleinige 
Schöpfer ist und dass ihm niemand „beigesellt“ werden darf. 
Es handelt sich um eine besonders entschiedene Form des 
Monotheismus – in Abgrenzung zu vorislamischen, spätanti-
ken Formen des Polytheismus und auch zur christlichen Idee 
der Dreifaltigkeit. 

Nach dem Koran sind Hadithe die zweitwichtigste Quelle für 
theologische und rechtliche Fragen unter Muslim*innen. Ha-
dithe sind Überlieferungen von Aussprüchen und Handlun-
gen des Propheten Mohammed, die als richtungsweisend gel-
ten und aus denen Normen für bestimmte Sachverhalte und 
Handlungskontexte abgeleitet werden.

In den Hadith-Sammlungen finden sich einige konkretere 
Aussagen zu bildlichen Darstellungen, die allerdings immer 
in ihrem situativen Kontext zu betrachten sind. So gibt es 
beispielsweise Überlieferungen, dass Aischa, eine Frau des 
Propheten Mohammed, Vorhänge mit figürlichen Darstel-
lungen in ihrer Wohnung aufgehängt hatte. Als der Prophet 
Mohammed das sah, ließ er sie den Vorhang abhängen. Dies 
wird in den Hadith-Sammlungen unterschiedlich begründet, 
zum Beispiel mit der Aussage Mohammeds, diejenigen Men-
schen, die am Tage der Auferstehung am härtesten bestraft 
würden, seien solche, die die Schöpfung Allahs nachahmten.  
Eine andere Überlieferung betont dagegen eine mögliche Ab-
lenkung im Gebet durch die Darstellungen auf dem Vorhang 
und damit möglicherweise die Gefahr, etwas anderes als Gott 
anzubeten oder sich nicht auf Gott konzentrieren zu können. 
Eine weitere Überlieferung berichtet, dass Aischa den Vor-
hang nach dem Einwand des Propheten zu Kissen verarbei-
tete, was von diesem als unproblematisch empfunden wurde.

Entscheidend war also der Kontext, in dem sich die bildliche 
Darstellung befand. Wichtig ist danach, dass nur Gott angebe-
tet wird und kein Anlass geschaffen wird, Statuen oder Bilder 
als Götzen zu verehren oder anzubeten.

In der Hadith-Literatur wird im Hinblick auf existierende Ob-
jekte mit Menschen- und Tierdarstellungen üblicherweise 
nicht gefordert, diese Objekte zu vernichten, sondern es wird 
meist eine Veränderung der Nutzung (wie im Beispiel mit dem 
Vorhang, der zu Kissen verarbeitet wurde) oder eine teilweise 
Entfernung (z. B. eines Auges, eines Fingers, so dass die Dar-
stellung nicht ganz vollständig ist) empfohlen.

Theorie und Praxis gehen aber bekanntlich oftmals weit aus-
einander, und auch im Kontext von figürlichen Darstellungen 
wurden die normativen Vorgaben der Hadith-Literatur in der 
Praxis sehr unterschiedlich beachtet und umgesetzt.

BILDERVERBOT – WORUM GEHT ES?

Bei der Zurückhaltung gegenüber bildlichen Dar- 
stellungen geht es um Darstellungen von Men-
schen und Tieren – Lebewesen, die einen Lebens-
atem und Geist (arabisch: ruh; deutsch: Seele, 
Geist, Atem) haben. Pflanzendarstellungen sind 
davon ausgenommen.

DER KONTEXT MACHT DEN UNTERSCHIED

Sowohl in der Praxis als auch im rechtlich-theolo- 
gischen Diskurs spielen Kontext und Funktion 
von bildlichen Darstellungen eine zentrale Rolle. 
Ein und dieselbe Darstellung konnte in einem 
zeitlichen und regionalen Kontext als unproble-
matisch gelten und in einem anderen regiona- 
len oder zeitlichen Kontext als korrekturbedürftig 
erachtet werden. Ein Beispiel hierfür ist ein Ker- 
zenständer aus Metall mit menschlichen Figuren, 
der im Nordirak des frühen 14. Jahrhunderts her-
gestellt wurde und in diesem Kontext als unprob-
lematisch betrachtet und verwendet wurde.  
Der Gouverneur von Mossul in Nordirak schenkte 
den Kerzenständer 40 Jahre später der Pro- 
phetenmoschee in Medina, wo die figürlichen 
Darstellungen offenbar als unangemessen  
galten, denn sie wurden abgekratzt, so dass sie 
nicht mehr erkennbar waren (vgl. Flood 2021).

HADITH-SAMMLUNGEN

Die Aussagen und Handlungsweisen des Pro- 
pheten wurden zunächst mündlich überliefert  
und ab dem 8. Jahrhundert christlicher Zeit- 
rechnung verschriftlicht und in Hadith-Samm-
lungen kanonisiert und nach ihrer Verlässlichkeit 
kategorisiert. Besonders bekannt und geschätzt 
sind z. B. unter Sunnit*innen die Hadith-Samm-
lungen der Gelehrten al-Bukhari (Muhammad ibn 
Ismail al-Bukhari, gest. 870 n. Chr.) und Muslim 
(Muslim ibn al-Haddschadsch, gest. 875 n. Chr.) 
und unter Schiit*innen die Hadith-Sammlung des 
Gelehrten al-Kulaini (Muhammad ibn Yaqub ibn 
Ishaq al-Kulaini, gest. 941 n. Chr.).



34

Wie sah es in der Praxis mit bildlichen  
Darstellungen aus?

Die islamische Kunstgeschichte und erhaltene Alltagsgegen-
stände zeigen eine Vielzahl an bildlichen Darstellungen. Dabei 
ist eine Unterscheidung ganz zentral: ob es sich um einen re-
ligiösen oder einen weltlichen Kontext handelt. In religiösen 
Kontexten, also zum Beispiel in der Innen- und Außengestal-
tung von Moscheen und in Koranabschriften, wird auf die Dar-
stellung von Menschen und Tieren verzichtet und stattdessen 
mit Pflanzenmotiven und abstrahierten geometrischen For-
men und Mustern gearbeitet (Abb. 1).

Dagegen zeugen Objekte aus weltlichen Kontexten verschie-
dener Regionen und Epochen von der großen Beliebtheit fi-
gürlicher Darstellungen. Gebrauchs- und Einrichtungsgegen-
stände wie Schalen, Flaschen, Kerzenständer und Räucherwerk 
sind oft mit bildlichen Darstellungen verziert, wie die Beispiele 
in Abb. 2–4 zeigen.

Kästchen aus Elfenbein sind mit lebhaften Musik- und Fest-
szenen verziert, Wassergefäße wurden in Tierform hergestellt 
(Abb. 5), und Figuren waren ebenfalls in unterschiedlichen Pe-
rioden und Regionen verbreitet (Abb. 6).

Abb. 1: Koranständer, Konya, Türkei, 13. Jh.

Abb. 2: Boden einer Schale, Kaschan, Iran, um 1200

Abb. 3: Poloreiterflasche, Syrien oder 
Ägypten, um 1300

Abb. 4: Kerzenständer, Bergama, 
Türkei, 13. Jh.

Abb. 5 Aquamanile (Gefäß). Irak, um 800



Unterrichtspraxis  | 35

des Osmanischen Reiches), sind die Holzvertäfelungen des 
prächtigen Empfangsraums, in dem Gäste und Geschäfts-
partner verschiedener Religionszugehörigkeiten willkommen 
geheißen wurden, reich verziert: Hier finden sich Szenen, die 
den monotheistischen Traditionen entnommen sind, so zum 
Beispiel die Opferung Isaaks, Maria mit Jesus als Kind (Abb. 9)  
und das letzte Abendmahl neben Jagddarstellungen und Sze-
nen aus berühmten literarischen (Liebes-)Geschichten wie der 
von Laila und Madschnun. Bemerkenswert sind neben zahl-
reichen Tieren auch die im Aleppo-Zimmer dargestellten Fa-
belwesen wie Drache und Phönix, die ursprünglich aus dem 
ostasiatischen Raum kommen.

Abb. 7: Badende Dame, Wand- 
malerei, Qusair Amra, Jordanien,  
erstes Viertel 8. Jh.

Abb. 10: Die Propheten Moses (Musa) und 
Mohammed sowie der Erzengel Gabriel 
im Gespräch. Miniatur aus dem Siyer-i 
Nebi, Türkei, Ende 16. Jh.

Abb. 9: Maria mit Jesus als Kind, Aleppo- 
Zimmer, Syrien, 17. Jh.

Abb. 8: Schlachtszene, Tschehel Sotun Palast, Isfahan, 
Iran, 17. Jh. 

Abb. 6 Gefäßkeramik, Iran, um 1200

Auch in der Innendekoration von Palästen, Schlössern und 
Wohnhäusern waren lebhafte Szenen mit Menschen und Tie-
ren beliebt. Eine leicht bekleidete Dame zierte im frühen 8. Jh.  
n. Chr. eine Wandmalerei im sogenannten Wüstenschloss  
Qusair Amra, das im heutigen Jordanien lag (Abb. 7). Im Palast 
des Hischam in Jericho (Israel/Palästina) zeigt ein Mosaik Ga-
zellen und einen Löwen. In Palästen aus dem späten 16. und 
17. Jahrhundert in Isfahan, Iran, schmücken Fest- und Schlacht-
szenen (Abb. 8) und Abbildungen von Frauen in Lebensgröße 
die Wände, und bunt bebilderte Fliesenpaneele zierten wei-
tere iranische Paläste in verschiedenen Jahrhunderten. Auch 
in privaten Häusern waren solche Wandverzierungen beliebt, 
wenn die Besitzer*innen sich dies leisten konnten. Im privaten 
Wohnhaus eines wohlhabenden christlichen Geschäftsman-
nes aus Aleppo, das aus dem frühen 17. Jahrhundert stammt 
und in einem muslimischen Kontext verortet ist (damals Teil 



36

In der Literatur hat sich in unterschiedlichen islamisch gepräg-
ten Regionen und Dynastien die Miniaturmalerei als künstleri-
sche Disziplin entwickelt und erreichte im persischsprachigen 
Raum sowie im heutigen Pakistan und Indien Höhepunkte. In 
den Miniaturen werden literarische Szenen bildhaft, farben-
prächtig und im Detail dargestellt. Ein besonderer Trend unter 
den Sultanen im Osmanischen Reich war ab dem 15. Jahrhun-
dert die Porträtmalerei. Sultan Mehmed II. (reg. 1444–1446 
und 1451–1481), der Eroberer Konstantinopels, rief den italie-
nischen Maler Gentile Bellini an seinen Hof und ließ sich von 
ihm porträtieren. Dieses Porträt wurde zum Vorbild für zahl-
reiche Herrscherporträts osmanischer Miniaturmaler. Die Mi-
niaturen wurden zum beliebten Instrument der Selbstinsze-
nierung und Machtrepräsentation der osmanischen Sultane.

Fazit

Die hier gezeigten und besprochenen Beispiele für bildliche 
Darstellungen aus islamisch geprägten Kontexten stammen 
aus verschiedenen Jahrhunderten, Regionen und Dynastien 
mit unterschiedlicher konfessioneller Ausrichtung. Unter all 
diesen Dynastien wurden über die Jahrhunderte hinweg Ob-
jekte und Wandbemalungen mit Tier- und Menschendarstel-
lungen in Auftrag gegeben und hergestellt. Diese Beispiele 
verdeutlichen die Beliebtheit und Akzeptanz von figürlichen 
Darstellungen in der Praxis in, ganz wichtig, weltlichen Kon-
texten, also von Objekten des alltäglichen Gebrauchs, der 
Kunst und der Inneneinrichtung, die in zahlreichen Epochen, 
Dynastien und Regionen nachgewiesen sind. In religiösen 
Kontexten wurde dagegen durchgehend auf figürliche Dar-
stellungen verzichtet. 

Innerhalb einzelner Reiche gab es immer wieder Veränderun-
gen: Manche Herrscher vermieden bildliche Darstellungen, 
manche gaben besonders viele in Auftrag. Die islamische 
Kunst ist damit so vielfältig wie die Menschen, die sie in Auf-
trag gegeben und hergestellt haben, und auch unter Mus-
lim*innen gab und gibt es unterschiedlichste Haltungen zu 
bildlichen Darstellungen.

Die gezeigten Beispiele verdeutlichen, dass orthodoxe theo-
logische Meinungen in der Praxis sehr unterschiedlich umge-
setzt wurden. Die Interpretationen von muslimischen Rechts-
gelehrten variierten je nach Zeit und regionalem Kontext wie 
auch der Kunstgeschmack und die persönliche Religiosität der 
Herrschenden. Die Quellenlage der Hadithe ist nicht eindeutig 
und lässt einen Interpretationsspielraum zu, der in der Praxis 
auch in der vollen Breite ausgenutzt wurde. Davon sprechen 
die Bilder in der Sammlung des Museums für Islamische Kunst.

PROPHETENDARSTELLUNGEN IN DER  
ISLAMISCHEN KUNST

Als Exkurs soll noch ein Blick auf eine besondere 
Kategorie von menschlichen Darstellungen in der 
islamischen Kunst geworfen werden: auf Abbil-
dungen des Propheten Mohammed. Auch hier 
finden sich in der islamischen Kunstgeschichte 
zahlreiche Beispiele, weshalb von einem pau-
schalen Darstellungsverbot des Propheten keine 
Rede sein kann.

Die ältesten erhaltenen Mohammed-Darstellun-
gen stammen aus dem frühen 14. Jahrhundert. 
Beispiele aus dieser Zeit zeigen, dass Mohammed 
damals sogar mit erkennbarem Gesicht dar-
gestellt wurde. Der Trend, den Propheten ohne 
erkennbares Gesicht zu zeigen, setzte erst mit 
Beginn des 16. Jahrhunderts ein. Ab dem  
16. Jahrhundert wurde der Prophet Mohammed 
in Miniaturen aus dem islamisch geprägten  
Raum mit Gesichtsschleier dargestellt (Abb. 10),  
und auch seine Hände wurden teils verborgen.

Im 17. und 18. Jahrhundert nahmen bildliche 
Prophetendarstellungen (zumindest im Kontext 
des Osmanischen Reichs) ab, stattdessen ent-
stand ein neuer Trend: Als Ersatz für die bildliche 
Darstellung Mohammeds entstand die „Hilye“, 
eine Beschreibung des Propheten mit Worten, 
die optisch mit Farbe, Schrift und ornamentalen 
Elementen ausgestaltet wurde. Der Übergang zur 
Hilye stand für eine zunehmende Zurückhaltung 
in dieser Epoche unter den Osmanen.

Im 19. Jahrhundert gibt es im Bereich schiitisch 
inspirierter Kunst eine Annäherung an europäi-
sche Kunst im Bereich von Ali-Darstellungen, 
die im iranischen Raum verbreitet waren und es 
auch heute noch sind. Eine solche Bezugnahme 
auf europäische Kunst findet sich nicht nur im 
iranischen Raum, sondern lässt sich im ganzen 
westasiatischen Raum ab dem 18. Jahrhundert 
beobachten.

Auch im Bereich bildlicher Darstellungen des 
Propheten Mohammed oder anderer besonders 
verehrter Personen wie Ali lässt sich also kein  
allgemeines Darstellungsverbot erkennen.



Unterrichtspraxis  | 37

FRAGEN UND FALLSTRICKE 

Wie reagiere ich im Unterricht auf Aussagen von 
Schüler*innen, dass figürliche Darstellungen  
verboten seien?

Hier ist ein Hinweis auf die islamische Kunstgeschichte und 
die vielfältigen vorhandenen bildlichen Darstellungen, die in 
islamisch geprägten Regionen angefertigt worden sind, mög-
lich. Die islamische Geschichte ist von einer Vielfalt an Haltun-
gen und Praktiken zum Umgang mit bildlichen Darstellungen 
geprägt – sowohl über unterschiedliche Regionen und Dynas-
tien hinweg, aber auch innerhalb einer Dynastie und Region. 
Wichtig ist und war hier immer die Unterscheidung zwischen 
weltlichen und religiösen Kontexten. Es kann thematisiert 
werden, dass Muslim*innen historisch und gegenwärtig sehr 
vielfältige Ansichten dazu vertreten haben und dass sich aus 
dem Koran kein eindeutiges Verbot bildlicher Darstellungen 
ableiten lässt. Außerdem kann es sinnvoll sein, darauf hinzu-
weisen, dass sich unser heutiges Verständnis nicht eins zu eins 
auf andere Regionen und andere Zeiten übertragen lässt. Das 
heißt, die Antworten auf theologische Fragen müssen mög-
licherweise neu gesucht und gefunden, zumindest aber im 
Lichte der neuen Umstände abgewogen werden.

Soll ich im Unterricht Prophetendarstellungen zeigen?

Mit dem Verweis auf die historische Existenz von Propheten-
darstellungen in islamisch geprägten Ländern können Minia-
turen des Propheten durchaus im Schulunterricht gezeigt und 
besprochen werden. Im Zweifelsfall kann man auf Miniaturen 
ab dem 16. Jahrhundert zurückgreifen, die den Propheten mit 
Gesichtsschleier zeigen und damit zurückhaltender sind. Es ist 
wichtig, auf die Quellen der Miniaturen zu verweisen, damit 
die Schüler*innen sehen, dass die Abbildungen aus einem 
muslimischen Kontext stammen und historisch sind.

WEITERFÜHRENDE MATERIALIEN

Kamcili-Yildiz, Naciye (2017), Du sollst dir (k)ein Bild  
machen! Umgang mit Bildern im Islam. In: Zwischentöne –  
Materialien für Vielfalt im Klassenzimmer.  
URL: www.zwischentoene.info/unterrichtseinheit/ 
praesentation/ue/du-sollst-dir-kein-bild-machen.html  
(zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

Museum für Islamische Kunst – Staatliche Museen zu Berlin 
(2018), Kurzfilm: „Umgang mit Bildern in islamisch geprägten 
Ländern“, youtube.com, 11. Okt. 2018.  
URL: www.youtube.com/watch?v=Z-2ApKo-5YM (zuletzt ab-
gerufen am 04.11.2021).

TAMAM – Das Bildungsprojekt von Moscheen mit dem  
Museum für Islamische Kunst (2018), Übung: Wie gehst  
Du mit Bildern um?, www.tamam-projekt.de.  
URL: www.tamam-projekt.de/uebungen (zuletzt abgerufen 
am 04.11.2021).

LITERATUR

Flood, Finbarr Barry (2019), “Iconoclasm”, in: Encyclopaedia 
of Islam, THREE – III. URL: dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_
COM_32363 (zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

Naef, Silvia (2007), Bilder und Bilderverbot im Islam,  
München.

https://www.zwischentoene.info/unterrichtseinheit/praesentation/ue/du-sollst-dir-kein-bild-machen.html
https://www.zwischentoene.info/unterrichtseinheit/praesentation/ue/du-sollst-dir-kein-bild-machen.html
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/*-COM_32363
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/*-COM_32363


38

Karikaturen und Satire  
im Unterricht 

Der Beitrag wurde von Prof. Dr. Riem Spielhaus auf der Grundlage  
des Webtalks von Prof. Dr. Tarek Badawia vom 25. März 2021 verfasst.  
Spielhaus ist Professorin für Islamwissenschaft an der Georg-August- 
Universität Göttingen und leitet die Abteilung „Wissen im Umbruch“  
des Leibniz-Instituts für Bildungsmedien | Georg-Eckert-Institut.  
Badawia ist Professor für Islamisch-Religiöse Studien mit Schwerpunkt 
Religionspädagogik/Religionslehre an der Friedrich-Alexander- 
Universität Erlangen-Nürnberg.

Für die einen sind sie Ausdruck der Meinungsfreiheit, andere sehen darin ihre  
Gefühle verletzt: Karikaturen mit religiösem Inhalt sind zu einem brisanten Thema  
geworden. Dennoch ist es wichtig, auch über die Mohammed-Karikaturen ins  
Gespräch zu kommen.



Unterrichtspraxis  | 39

Mit welchem Ziel und mit welchen Methoden 
können religionskritische Karikaturen im  
Unterricht besprochen werden?

Grundsätzlich ist es wichtig, das Thema Mohammed-Karika-
turen taktvoll zu behandeln. So ist stets zu prüfen, mit wel-
cher Absicht die Karikaturen von wem gezeigt werden und 
ob damit negative Bilder reproduziert werden können. 

Die Beschäftigung mit einem kontroversen Thema wie den 
Mohammed-Karikaturen ist eine pädagogische Herausforde-
rung, mit der sich nicht überall in gleicher Weise umgehen 
lässt. Die wichtigste Voraussetzung ist, dass ich als Lehrkraft 
meine Klasse kenne. Vieles hängt an der Beziehung zwischen 
Lehrer*innen und Schüler*innen. Es darf nicht der Eindruck 
entstehen, dass mit der Besprechung von Karikaturen ver-
sucht würde, Vorurteile zu bestätigen, etwa gegen „nicht 
aufgeklärte“ Muslim*innen, die womöglich Satire und Mei-
nungsfreiheit nicht verstehen könnten.

Ziel sollte es vielmehr sein, Konfliktlösung und Streitkultur zu 
fördern, also Wege jenseits von Gewalt und Einschüchterung 
zu suchen. Das Thema lässt sich auch indirekt angehen: über 
die Persönlichkeit des Propheten. Man kann fragen, wie Mo-
hammed selbst mit Beleidigungen gegen sich umgegangen 
ist. In Koran und Prophetenbiografie wird an mehreren Stellen 
berichtet, dass der Prophet mit Häme und Spott bedacht wur-
de. Er hat darauf mit Gelassenheit reagiert und gleichzeitig 
gefordert, dass niemand die Götter anderer Religionen belei-
digt. Er hat für seine Feinde gebetet.

Die Reaktionen von Extremist*innen auf die Mohammed-Ka-
rikaturen stehen in einem deutlichen Widerspruch zu dem, 
was der Prophet selbst gelehrt hat. Daher kann es hilfreich 
sein, sich im Unterricht mit Überlieferungen aus dem Leben 
des Propheten Mohammed zu beschäftigen. Sie können An-
regungen für den Umgang mit Kritik, Spott und Beleidigun-
gen geben.

Können solche Themen nur von muslimischen 
Lehrkräften thematisiert werden?

Wenn eine nicht-muslimische Lehrkraft sensibel, kritisch und 
konstruktiv an die Sache herangeht, kann dies eventuell so-
gar wirkungsvoller sein als bei einer muslimischen Lehrkraft. 
Wichtig ist, dass sie deutlich macht, worum es ihr geht: Es ist 
nicht ihr Ziel, eine Religion herabzuwürdigen, sondern es geht 
zum Beispiel um eine Auseinandersetzung mit Meinungs- und 
Kunstfreiheit oder den Umgang mit Beleidigungen.

THESEN FÜR DEN UMGANG MIT RELIGIONS-
KRITISCHEN KARIKATUREN UND SATIRE

1.  Meinungs- und Religionsfreiheit sind zwei Sei-
ten einer Medaille. Wer die eine Seite missachtet, 
zerstört sogleich die Grundlage der anderen.

2.  Kritik ist ein Grundrecht, Pietät eine Tugend. 
Schule steht vor der Aufgabe, ein Bewusstsein 
für beides zu schaffen.

 
3.  Konflikte der multikulturellen Gesellschaft  

können nur im zivilen Diskurs überwunden wer- 
den, der auf gegenseitiger Achtung und Aner- 
kennung basiert. Dies findet im Lichte des fried- 
lichen Miteinanders als ein hohes Gut einer 
humanen Gesellschaft statt.

4.  Einschüchterung, Drohung und Gewalt sind 
aufs Schärfste zu verurteilen und in keiner Weise 
zu dulden. Gewalt diskreditiert sich selbst.

5.  In einem subjekt- und lebensweltorientierten 
Unterricht muss pluralitäts- und religionssensi-
bel thematisiert werden, was in der Gesellschaft 
umstritten ist. Gleichzeitig soll Unterricht als 

„Safe Space“ der sachlichen Auseinandersetzung 
dienen und nicht als Schauplatz ideologischer 
Konfrontation.

6.  In einer weltoffenen, religiös und weltanschau-
lich pluralistischen Gesellschaft wird der gewalt-
freie Diskurs von Toleranz, Achtung und An-
erkennung der Diversität von Wertvorstellungen 
und Lebensentwürfen im Rahmen der für alle 
geltenden Rechtsordnung getragen. In diesem 
Rahmen darf es nicht den geringsten Platz für 
Selbstjustiz geben.  

7.  Um eine mögliche Überforderung der Lehr- 
kräfte zu vermeiden, wäre die Thematisierung 
des Dilemmas der Karikaturen in einem inter-
disziplinären oder interreligiösen Lernumfeld 
empfehlenswert.

8.  Gegenseitige Anerkennung basiert sowohl auf 
der Wahrnehmung persönlicher Empfindungen 
oder Überzeugungen als auch auf den rezi- 
proken und gleichen Freiheitsrechten für alle.

Tarek Badawia und Markus Tiedemann  
(Petition auf change.org, Dez. 2020)

https://www.change.org


40

Müssen die Karikaturen gezeigt werden, um sie 
zu besprechen?

Wenn man die Mohammed-Karikaturen im Unterricht zeigt, 
läuft man Gefahr, die von den Zeichner*innen intendierte 
Provokation zu reproduzieren. Man muss sich bewusst sein, 
ob man das riskieren will. Religiöse Karikaturen können auch 
anhand anderer Motive besprochen werden. Es würde zum 
Beispiel ausreichen, die Mohammed-Karikaturen nur zu be-
schreiben. Dabei ist zu diskutieren, mit welcher Absicht sie 
von wem gezeigt und welche negativen Bilder damit repro-
duziert werden (sollen).

Für Badawia ist es nicht notwendig, dass die viel diskutierten 
Karikaturen dänischer und französischer Künstler*innen ge-
zeigt werden. Sie zeigen für ihn auch nicht den Propheten. 
Deswegen spricht er von den „sogenannten Mohammed-Ka-
rikaturen“. Sie lösen Emotionen aus, die einfach nicht sein 
müssen. Wichtig sei zu prüfen, mit welcher Absicht sie von 
wem gezeigt und welche negativen Bilder damit reproduziert 
werden sollen.

Natürlich darf über alles kritisch diskutiert werden, aber es 
geht auch um die Umgangsformen. Herabwürdigende Dar-
stellungen der Kreuzigung oder anderer Motive aus christ-
licher, jüdischer und anderer religiöser Tradition sind dabei 
ebenso problematisch. Dabei stehen nicht die religiösen Ge-
fühle im Vordergrund. Es geht um die gesamtgesellschaftli-
che Atmosphäre, die dadurch vergiftet wird. Man denke da 
etwa an junge Muslim*innen, die ständig mit solchen Stereo-
typen konfrontiert werden. Wir können nicht selbstverständ-
lich davon ausgehen, dass alle Menschen robust genug sind, 
das einfach wegzustecken. Den Radikalen spielen solche Pro-
vokationen ohnehin in die Hände.

LERNMATERIAL 

Humor im Islam? Muslimische Humorist*innen – eine 
Unterrichtseinheit des Georg-Eckert-Instituts

Mit dem Anschlag auf die Redaktion des französischen Satire-
magazins Charlie Hebdo im Januar 2015 und der Ermordung 
des Lehrers Samuel Paty im Oktober 2020 in Paris wurde dis-
kutiert, ob der Islam die Meinungsfreiheit einschränke und 
Gewalt befördere. Es schien teilweise so, als sei der Islam an 
sich eine humorfeindliche Religion und Muslim*innen hu-
morlos. Dabei sind viele Beispiele humoristischer Literatur 
aus islamisch geprägten Regionen überliefert, auch heute 
spielt Humor als Ausdrucksform politischer und gesellschaft-
licher Kritik für Muslim*innen eine bedeutsame Rolle.

Das Unterrichtsmodul der Lehr- und Lernmittelplattform „Zwi-
schentöne – Materialien für Vielfalt im Klassenzimmer“ des 
Leibniz-Instituts für Bildungsmedien | Georg-Eckert-Institut 
zeigt Beispiele humoristischer Interventionen von Muslim*in-
nen und veranschaulicht, wie sie sich mit dem Angriff auf  
Karikaturist*innen auseinandersetzen. Damit regt es Diskussi-
onen zu Funktionen und Grenzen von Humor an. Neben Mög-
lichkeiten, humorvoll die eigene Lebenssituation zu reflek- 
tieren, widmet es sich dem Potential von Humor als Mittel  
der Kritik in Gesellschaften, in denen die Meinungsfreiheit 
stark eingeschränkt und politische Opposition systematisch 
unterdrückt wird. 

Die auf vier Stunden ausgelegte Unterrichtssequenz ist für 
die Fächer Politische Bildung sowie Ethik/Religion in der 9.–
12. Klasse konzipiert. Den Einstieg in das Unterrichtsmodul 
bildet ein Gallery-Walk mit fünf Comics der Zeichnerin Sou-
feina Hamed. In Gruppen kommentieren die Schüler*innen 
die Bilder. Mit einer Kurzbiografie der Zeichnerin, einem TV-
Interview und einem Interview des Mediendienstes Integra-
tion setzen sich die Schüler*innen vertieft mit der Künstlerin 
und ihrem Werdegang auseinander.

Es folgt ein Mitschnitt der Satiresendung „Die Anstalt“ im ZDF, 
in dem der Komiker Abdelkarim von seinen Kollegen zu dem 
Anschlag auf die Redaktion der Satirezeitschrift Charlie Heb-
do im Januar 2015 in Paris verhört wird. Ergänzend kann ein 
Solobeitrag des Komikers angeschaut werden. Das Interview 
mit Abdelkarim über die Entstehung der Sendung und seiner 
Karriere sowie eine Kurzbiografie ermöglichen es den Schü-
ler*innen, sich mit dem Werdegang des Künstlers und seiner 
Haltung zu Meinungsfreiheit und den Grenzen von Humor 
vertraut zu machen.



Unterrichtspraxis  | 41

In der dritten Stunde wendet sich das Modul einem Beispiel 
außerhalb Deutschlands zu, in dem Humor als Mittel zu Kritik 
am Fahrverbot für Frauen in Saudi-Arabien genutzt wird. Das 
satirische Musikvideo von Hisham Fageeh und Alaa Wardi 
lässt die Zuschauer*innen im Unklaren darüber, was sie vom 
Fahrverbot halten. Veröffentlicht haben sie das Video aller-
dings genau an dem Tag im Jahr 2013, an dem einige saudi-
sche Frauen dazu aufgerufen hatten, Auto zu fahren und Vi-
deos von ihrer Fahrt über soziale Netzwerke und Youtube zu 
teilen. Ergänzend zum englischsprachigen Musikvideo kann 
ein ebenfalls englischsprachiger Vortrag der Frauenrechtlerin 
Manar al-Sharif über ihr Engagement gegen das Fahrverbot 
gezeigt werden.

Die Fokussierung auf muslimische Humorist*innen steht für 
den Versuch, muslimische Stimmen sichtbar zu machen und 
sie dadurch als Teil der deutschsprachigen und internationa-
len Öffentlichkeit aufzuwerten.

Spielhaus, Riem (2016), Humor im Islam? Muslimische  
Humorist*innen. In: Zwischentöne – Materialien für Vielfalt 
im Klassenzimmer. URL: https://www.zwischentoene.info/ 
unterrichtseinheit/praesentation/ue/humor-im-islam.
html#content (zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

Karikaturen und Satire spielen in Medien eine wichtige Rolle - und sind damit 
auch ein naheliegendes Thema für den Unterricht. 

LITERATUR

Badawia, Tarek (unter Mitarbeit von Bitikçioğlu, Tuğba) 
(2021), Darf ich, soll ich, kann ich? Bildungstheologische und 
religionspädagogische Orientierungshilfe im Umgang mit 
kontroversen Themen im Islamunterricht, Göttingen.

Badawia, Tarek (2017), Wider die Anbetung der Destrukti-
vität. Gewalt im islamisch-theologischen Fokus, in: Kropač, 
Ulrich/Sill, Bernhard (Hrsg.): Gewalt, St. Ottilien, S. 205–232.

Badawia, Tarek/Topalovic, Said (2020), Möglichkeiten und 
Grenzen der Islamismusprävention durch die Institutiona- 
lisierung islamischer Bildung, in: Hößl, Stefan E./Jamal,  
Lobna/Schellenberg, Frank (Hrsg.), Politische Bildung im 
Kontext von Islam und Islamismus, Bonn, S. 242–262.

Bruckermann, Jan-Friedrich/Jung, Karsten (2017), Islamis-
mus in der Schule. Handlungsoptionen für Pädagoginnen 
und Pädagogen, Göttingen.

Edler, Kurt (2015), Islamismus als pädagogische Heraus- 
forderung, Stuttgart.

Ellabbad, Mohieddin (2017), Das Notizbuch des Zeichners. 
Ein Bilderbuch aus Ägypten in deutscher und arabischer 
Sprache, Basel.

https://www.zwischentoene.info/unterrichtseinheit/praesentation/ue/humor-im-islam.html#content
https://www.zwischentoene.info/unterrichtseinheit/praesentation/ue/humor-im-islam.html#content
https://www.zwischentoene.info/unterrichtseinheit/praesentation/ue/humor-im-islam.html#content


42

In diesem Beitrag geht es um die Auseinandersetzung mit kunst- und kultur- 
historischen Objekten im Rahmen der politischen Bildung. Dazu geben wir einen  
praxisbezogenen Einblick in unser Projekt „Politische Bildung in Museen“,  
das am Haus Bastian – Zentrum für kulturelle Bildung der Staatlichen Museen zu  
Berlin angesiedelt ist. Wir stellen unser Angebot der Bildung und Vermittlung  
vor, das wir zur Ausstellung „Germanen. Eine archäologische Bestandsaufnahme“  
im Museum für Vor- und Frühgeschichte in enger Zusammenarbeit mit den  
Kurator*innen der Ausstellung erstellt haben.

Der Beitrag wurde von Christopher Förch 
und Dr. Leonard Schmieding verfasst. Sie 
sind wissenschaftliche Mitarbeiter im Referat 
Bildung, Vermittlung, Besucherdienste der 
Staatlichen Museen zu Berlin – Preußischer 
Kulturbesitz und arbeiten am Haus Bastian – 
Zentrum für kulturelle Bildung.

Politische Bildung und Prävention 
in Museen: Ein Werkstattbericht  
aus Haus Bastian 



Unterrichtspraxis  | 43

Die Germanen – ein Beispiel für die Inanspruch-
nahme in rechtsextremer Ideologie

Sowohl Uwe Mundlos, Terrorist des Nationalsozialistischen 
Untergrunds (NSU), als auch Stephan Balliet, der Attentäter 
des Anschlags auf die Synagoge von Halle, sind in germanen-
gläubigen Kreisen sozialisiert worden und haben sich in ihnen 
radikalisiert. Unter anderem lieferten ihnen die nordischen 
Mythen der Edda mit ihren Göttern Odin, Thor und Freya so-
wie die Archäologie der Vor- und Frühgeschichte das Material 
für ihr menschenverachtendes Denken und Handeln. Aus der 
völkischen und der nationalsozialistischen Vereinnahmung 
des Themas Germanen – in Wissenschaft, Öffentlichkeit und 
Museen – schöpften sie ihre ideologische Inspiration.

Diese Inanspruchnahme von Archäologie und Geschichte 
durch die extreme Rechte und Rechtspopulist*innen stellt 
eine Gefahr für unsere Demokratie dar. Dadurch wird sie auch 
zu einem Thema für die politische Bildung. Da in diesem Fall 
auch Museen betroffen sind – missbraucht als Bühnen zur 
Inszenierung menschenverachtender Ideologien – bietet es 
sich an, genauer über die Verknüpfung von Museen und poli-
tischer Bildung nachzudenken.

Dabei sei eine Relativierung vorangestellt: Die präventive 
Wirkung von politischer Bildung in Museen können wir nicht 
genau bemessen. Im Gegenteil, das wollen wir auch gar nicht, 
denn genau wie viele unserer Kolleg*innen im Feld der poli-
tischen Bildung sehen wir uns weder als Feuerwehr, um die 
Feuer, die unsere Demokratie gefährden, zu löschen, noch als 
alleiniges Allheilmittel, an der die Demokratie gesundet. Wir 
wollen einen Prozess befördern, in dem Museen ihrem gesell-
schaftlichen Auftrag besser gerecht werden können, als Raum 
für demokratische Debatten und Verständigung zu fungieren. 
Dabei erproben wir, wie Museen von politischer Bildung profi-
tieren und, andersherum, wie politische Bildung von Museen 
profitiert.

Politische Bildung und Museen

Politische Bildung und Museen zusammenzubringen bedeu-
tet, konzeptionell und praktisch an der Schnittstelle zwischen 
kultureller Bildung und politischer Bildung zu arbeiten. Des-
halb legen wir den Fokus auf die gemeinsamen Herausforde-
rungen dieser beiden Bereiche der Bildungsarbeit und blen-
den die trennenden Unterschiede vorerst aus. Beide vereint, 
dass sie als Querschnittsaufgaben des Unterrichts in der Schu-
le angesehen werden; dass sie sich zum Ziel setzen, demokra-
tisch handelnde Subjekte zu bilden; und dass sie die lernen-
den Individuen dabei begleiten, ihr Selbst-Welt-Verhältnis zu 
erkunden und dabei Ideen zu entwickeln, wie sie die Welt um 
sich herum gestalten wollen und an ihr teilhaben.

Für das Museum ergibt sich daraus zunächst die Aufgabe, als 
„Zwilling der Schule“ (Michael Parmentier) besser mit ihr ver-
netzt zu werden, also noch stärker als außerschulischer Lern-
ort genutzt zu werden. Nur so können Museen ihre Stärken im 
orts- und spielbasierten Lernen ausspielen, nur so können sie 
ihre Einzigartigkeit nützlich einsetzen, mittels Objekten und 
Bildern die politisch-sinnhaft eingerichtete Welt zu erkunden 
und eine „immersive“ Lernumgebung, also eine Umgebung, 

„in die man eintauchen kann“, zur Verfügung zu stellen. Dafür 
ist eine Professionalisierung der politischen Bildung in Muse-
en notwendig, die Lehrer*innen an Schulen sowie die Kultus-
behörden als wichtige Akteure mitberücksichtigt.

Inhalte, Methoden und Konzepte

Als Ort, an dem Objekte gesammelt, erforscht, bewahrt, aus-
gestellt und in Bildungsprogrammen vermittelt werden, fun- 
gieren Museen als Arenen, in denen gesellschaftliche Ak-
teur*innen sich anhand von Objekten mit den großen Fragen 
der Menschheitsgeschichte auseinandersetzen und die He- 
rausforderungen ihrer eigenen Zeit diskutieren. Lösungen 
für Probleme wie soziale Gerechtigkeit beim Wohnen, der Er-
nährung oder der Bildung, wie klimaverträgliche Energiever-
sorgung und Mobilität oder wie diversitätsorientierte gesell-
schaftliche Entwicklung lassen sich alle zusammenfassen in 
der Frage: „Wie will ich in der Welt sein (und welche Welt will 
ich)?“ Diese Erörterung des Selbst-Welt-Verhältnisses steht im 
Zentrum der politischen Bildung – und die Selbstbildung auf 
der Basis von Objekten aus der Kunst- und Kulturgeschichte 
damit im Zentrum einer politischen Bildung im Museum.

Um auf die Inhalte, Methoden und Konzepte der im Rahmen 
des Projekts „Politische Bildung in Museen“ stattfindenden 
Projekttage näher einzugehen, werfen wir einen kurzen Blick 
auf den (Lern-)Ort Museum. Im Unterschied zu formalen Bil-
dungseinrichtungen arbeiten wir im Museum mit Methoden 
aus unterschiedlichen Disziplinen – für unser Projekt ge-
sprochen mit Methoden der kulturellen und der politischen 
Bildung. In den Inhalten, die im Museum vermittelt und dis-
kutiert werden, kreuzen sich zwei Perspektiven: Neben den 
materiellen Objekten der Museen prägen die Teilnehmer*in-
nen selbst die Inhalte, was bedeutet, mit individuellen Zu-
gängen wie biografischen Erfahrungen und museumsfernen 
Interessen zu arbeiten.

Daraus ergeben sich drei Besonderheiten für das Projekt „Poli-
tische Bildung in Museen": Die Verknüpfung von Methoden 
der kulturellen und politischen Bildung mit kulturhistorischen 
Objekten (sprich Objekte und deren Biografien durch einen 
Methodenmix beforschen), objektzentriertes Arbeiten als for-
schende Praxis (sprich von Objekten ausgehend Fragestellun-
gen für die aktuelle Lebenswelt entwickeln) und die Etablie-
rung des Museums als Ort, an dem gesellschaftliche Diskurse 
demokratisch verhandelt werden können. Damit legt das Pro-
jekt die Grundlagen, auf deren Basis sich die Teilnehmer*in-
nen unserer Angebote mit komplexen (historischen wie ak-
tuellen) politischen Themen im Sinne der Primärprävention 
auseinandersetzen.



44

Dieser Ansatz wird im Folgenden am Beispiel der Ausstellung 
„Germanen. Eine archäologische Bestandsaufnahme” (vom 
18.09.2020–14.03.2021 in der James-Simon Galerie und im 
Neuen Museum der Staatlichen Museen zu Berlin zu sehen) 
vorgestellt. Die Ausstellung widmete sich der Neubetrachtung 
der wissenschaftlichen Befunde zum Themenkomplex Ger-
manen. Die Kernaussage, an der auch das Vermittlungskon-
zept ansetzt, bezog sich darauf, dass die Germanen über fünf 
Jahrhunderte (vom 1. Jh. vor der Zeitrechnung bis zum 4. Jh. 
nach der Zeitrechnung) komplexe gesellschaftliche Struktu-
ren und Handwerksformen bildeten. Dieses Wissen, das durch 
die ausgestellten Funde belegt ist, steht im Widerspruch zu 
einem angenommenen barbarischen und ursprünglichen 
Bild von Germanen, das größtenteils aus Fremdzuschreibun-
gen wie beispielsweise Tacitus’ Schriften resultiert. Auf diese 
Zuschreibungen und auf fehlende germanische Schriftquel-
len selbst sind auch die Kontinuitäten und die Langlebigkeit 
dieses Geschichtsbildes zurückzuführen, für die „die Germa-
nen“ in Zeiten des Aufkommens der völkischen Bewegung 
zum Ende des 19. Jahrhunderts und im Nationalsozialismus 
vereinnahmt wurden.

Der Projekttag „Kann Spuren von Rechts(populismus) enthal-
ten. Von modernen Mythen und radikalen Vereinnahmungen“ 
verfolgte deshalb zwei Ziele: erstens die Genese und Wirk-
mächtigkeit von Geschichtsbildern zu erkennen und diese de-
konstruieren zu können und zweitens die in der Ausstellung 
gezeigten Objekte und ihre Narrative in Bezug zu Themen aus 
der eigenen jugendlichen Lebenswelt zu setzen. Das erste 
Ziel beinhaltete, Fragen nach den Bedingungen wissenschaft-
licher Produktion von Wissen zu diskutieren: Wer konnte wie, 
wo, wann und zu welchem Zweck Wissen zu Germanen pro-
duzieren und kommunizieren? Insbesondere der Blick auf die 
Verschränkung von Archäologie und Museumspraxis sowie 
ihrer jeweiligen kultur- und wissenspolitischen Eingebunden-
heit zeigt hier, wie Wissenschaft, Museum und Öffentlichkeit 
mit Forschungsergebnissen, aber auch mit den Leerstellen 
und Revisionen von Erkenntnissen umgehen, die Wissen-
schaft zwangsläufig produziert. Sowohl Mitte des 19. Jahr-
hunderts als auch heute bringen Leerstellen die Gefahr mit 
sich, als Einfallstore für mythologisierende Vereinnahmungen 
von Archäologie und Geschichte missbraucht zu werden.

Das zweite Ziel – der Gegenwarts- und Lebensweltbezug – 
erfolgte im Anschluss an die kritische Betrachtung von Aus-
stellungsobjekten, deren (im Kontext Museum erforschten) 
Geschichten mit ihrer Einbindung in (historische) Geschichts-
bilder sowie deren Dekonstruktion. Der Bezug zur Lebensrea-
lität der Jugendlichen – beispielsweise in Gestalt von rechts-
populistischen Symbolen und Codes, die auf vermeintlich 
germanischen Vorbildern basieren (wie die Swastika oder die 
sogenannte Schwarze Sonne), oder anhand von Darstellun-
gen von „germanischen“ Göttern in Comics, Serien und Fil-
men – wurde durch erfahrungsbasierte und spielerische Me-
thoden hergestellt. Letztlich diskutierten und erprobten die 
Teilnehmer*innen des Projekttages, wie sie im ganz konkreten 
Fall rechtspopulistische Vereinnahmungen und Symbole er-
kennen und ihnen entgegentreten können. Und wie sie ganz 
allgemein Geschichtsbilder kritisch hinterfragen und dekons-
truieren können.

Um diesem kritischen Ansatz der Wissensproduktion und -ver-
mittlung gerecht zu werden, zogen wir in der Konzeption ver-
schiedene Träger und Fachkompetenzen zur Beratung heran. 
Beispielsweise war die Mobile Beratung gegen Rechtsextre-
mismus Berlin (MBR) ein Partner, um Handlungsleitfäden für 
vermeintliche Störungen und undemokratische Verhaltens-
weisen zu erstellen. Auch das Antifaschistische Pressearchiv 
und Bildungszentrum Berlin e. V. bot Hilfestellung für die kriti-
sche Betrachtung der eigenen Themen und um Materialien zu 
erarbeiten, die die Vereinnahmungen durch die Nationalso-
zialisten bis hin zu heutigen Aktivitäten rechter Strömungen 
wissenschaftlich und bildlich untermauern.

Erfahrungen aus der Praxis

Um dem Thema Germanen mit möglichst vielfältigen und kri-
tischen Perspektiven zu begegnen, entwickelten wir neben 
dem Projekttag auch Materialien zur Vor- und Nachbereitung 
im Unterricht und produzierten Videos mit Expert*innen. 
Durch diese vielfältigen Formate wollten wir es ermöglichen, 
den Umgang mit dem Thema in der vermittlerischen Praxis 
möglichst tiefgehend zu beleuchten. Denn nicht nur die Ger-
manen im historischen Kontext, sondern auch die Ausstellung 
war nicht frei von Vereinnahmungen und Mythologisierungen. 
Das begann damit, dass ein Teil der Ausstellung den Umgang 
des Museums mit „den Germanen“ im 19. und 20. Jahrhundert, 
also zu Zeiten der völkischen Bewegung und zur Zeit des Na-
tionalsozialismus, aus der Perspektive der Institution selbst 
heraus beleuchtete. Gleichzeitig musste bedacht werden, dass 
individuelle Vorstellungen (von Seiten der Besucher*innen 
und Teilnehmer*innen) von Germanen herrschen und es eine 
Bandbreite der Rezeption und Interpretation von Germanen in 
Alltag und Popkultur gibt.

Die Materialien für den Unterricht greifen dabei die – zum Teil 
auch veralteten – Darstellungen von Germanen in Geschichts-
büchern auf und leiten zu Arbeitsaufträgen über, die den Kons-
truktcharakter von Geschichte und Geschichtsbildern thema-
tisieren. Die von Kaptorga, einer wissenschaftlich-historischen 
Medienproduktionsfirma, erstellten Filme verdeutlichen die 
Komplexität zwischen gesichertem archäologischem Wissen 
(belegt durch Funde) und Leerstellen, die es zur Vermittlung für 
Nichtexpert*innen zu füllen gilt. Die Clips wurden nicht nur für 

Zierscheibe aus Bronze. Spätes 6./7. Jahrhundert. Fundort: Truchtelfingen, Kreis 
Balingen (Baden-Württemberg). Staatliche Museen zu Berlin, Museum für Vor- und 
Frühgeschichte



Unterrichtspraxis  | 45

die Verbreitung der Inhalte an Noch-nicht-Besucher*innen ge-
nutzt, sondern auch um einen Methoden- und Medienmix im 
Projekttag für Schüler*innen zu ermöglichen.

Um dem komplexen Thema in der Vermittlung an Jugendli-
che gerecht zu werden, nutzten wir von Anfang an persön- 
liche Bezüge. Einstiege gelangen über Bilder aus der Populär-
kultur wie aktuellen Filmen (Thor u. a.) und Serien, über Dar-
stellungen in Comics, nordischen Mythen und aus Schulbü- 
chern. Die konkreten Bildwelten, die um die Germanen exis-
tieren, halfen, abstrakte historische Sachverhalte an Muse-
umsobjekten zu kontextualisieren und später die eigene 
Haltung und Blickwinkel auf historische Themen im eigenen 
Alltag neu zu justieren.

Ein Beispiel: Die Symbole der sogenannten Schwarzen Sonne 
und der Swastika, des Hakenkreuzes, und ihre ornamentalen 
Verwendungen auf Objekten des Kunsthandwerks sind durch 
verschiedene Epochen hinweg und in unterschiedlichen kul-
turellen Kontexten im Museum nachvollziehbar. Beide Orna-
mente sollen bei den Nationalsozialisten auf die Germanen 
verweisen, um eine historische Kontinuität mit einer örtlichen 
Ahnenreihe zu suggerieren. Die Schwarze Sonne, die eine 
Zierscheibe aus Bronze zum Vorbild hat, stammt aber bei-
spielsweise aus dem 6./7. Jahrhundert, also lange Zeit nach 
den Germanen. Auch die Swastika, welche zum Symbol des 
Nationalsozialismus gemacht wurde, ist ein Absurdum, da sie 
keine (überlieferte) inhaltliche Bedeutung bei den Germanen 
hatte und die Germanen selbst aus mehreren Hundert Sipp-
schaften, besonders auch aus dem heutigen Osteuropa, be-
standen und somit als Vorfahren für Geschichtskonstruktio-
nen undienlich sind.

Um den Teilnehmer*innen diesen Konstruktionscharakter 
und die radikale Vereinnahmung dieser Symbole bewusst zu 
machen, griffen wir auf die lebensweltlichen Bezüge aus dem 
Einstieg zurück. Gemeinsam diskutierten die Teilnehmer*in-
nen die Frage, wie die gewonnenen Erfahrungen in das tägli-
che Handeln einfließen können. Die Schüler*innen erkannten, 
dass typologisierte Darstellungen beispielsweise von Cow-
boys und Piraten zu hinterfragen sind – genauso wie andere 
Geschichtsbilder, die uns umgeben und die es zu dekonst-
ruieren gilt. So gab die Auseinandersetzung mit Symbolen 
und Codes einen Anstoß, die eigene (Um-)Welt aufmerksam 
zu betrachten. Nicht selten spielten Erkennungsmerkmale 

verschiedener Gruppierungen, wie sie im öffentlichen Raum 
beispielsweise auf Demonstrationen oder in der linken und 
rechten Szene beobachtet werden können, eine Rolle, um die 
Erfahrungen in den Alltag zu integrieren.

Die Resonanz auf den Projekttag, das Unterrichtsmaterial und 
die Filme war grundsätzlich positiv, wenngleich die Zahl an 
Schüler*innengruppen aufgrund der pandemiebedingten 
Einschränkungen begrenzt blieb. Das gilt sowohl für den in 
Präsenz angebotenen Projekttag bis Dezember 2020 als auch 
für die digitale Variante ab Januar 2021. Positiv hervorgeho-
ben haben die Teilnehmer*innen die Auseinandersetzung mit 
Objekten, die Dekonstruktion von Geschichtsbildern und die 
Anwendung der Erkenntnisse auf die sie umgebende Welt. 
Uns bestärken diese Rückmeldungen, das Museum weiterhin 
als Schule des Sehens in unseren Projekttagen zu nutzen, in 
denen Schüler*innen die politisch-sinnhafte Einrichtung der 
Welt hinterfragen können und sich so zu demokratisch sou-
verän handelnden Subjekten weiterentwickeln können – ent-
lang der Frage, wer und wie sie in der Welt sein wollen und wie 
sie diese Welt entsprechend mitgestalten können.

WEITERFÜHRENDE HINWEISE

Das didaktische Material zur Ausstellung steht hier zum 
Download zur Verfügung:

https://www.smb.museum/bildung-vermittlung/schulen- 
kindertagesstaetten/didaktisches-material-zu-germanen/  
(zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

Die Expert*inneninterviews stehen auf dem Youtube- 
Kanal der Staatlichen Museen zu Berlin zur Verfügung:  
youtu.be/YXIzqZts8qw (zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

Zur Projekthomepage „Politische Bildung in Museen“ am 
Haus Bastian geht es hier:

www.smb.museum/museen-einrichtungen/haus-bastian-
zentrum-fuer-kulturelle-bildung/projekte/politische-bildung-
in-museen (zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

Flagge mit Schwarzer Sonne auf einer rechtsextremen Demonstration.

https://www.smb.museum/bildung-vermittlung/schulen-kindertagesstaetten/didaktisches-material-zu-germanen/
https://www.smb.museum/bildung-vermittlung/schulen-kindertagesstaetten/didaktisches-material-zu-germanen/
http://youtu.be/YXIzqZts8qw


46

Politische Bildung im Museum für 
Islamische Kunst: „Schüler*innen 
werden zu Expert*innen“

Roman Singendonk ist wissenschaftlicher Mitarbeiter  
und Kurator am Museum für Islamische Kunst in Berlin.  
Dort leitet er ein partizipatives Projekt mit Moscheen  
und verantwortet das MuseumsLab.

INTERVIEW



Unterrichtspraxis  | 47

In gegenwärtigen Debatten werden Migration und kulturelle Vielfalt  
häufig mit Konflikten und Problemen in Verbindung gebracht. Wie trägt das  
Museum für Islamische Kunst mit seinen Bildungsprojekten dazu bei,  
Pluralismus wieder ins positive Licht zu rücken?

Wir zeigen Transkulturalität und Migration als menschlichen Normalzustand, als 
Jahrtausende alten Modus Operandi und Antrieb für Innovation und Fortschritt. Das 
haben wir uns nicht ausgedacht, sondern es kann aus der Sammlung und ihren Objek-
ten wissenschaftlich abgeleitet werden. Die kunsthistorische Forschung wird durch die 
Vermittlungspraxis in einen neuen gesellschaftlichen Zusammenhang gestellt. Es wird 
gezeigt, dass Migration – von den Objekten selbst, den Gegenständen, Fertigungstech-
niken, von Wissen oder von Menschen – etwas ist, das die Menschheitsgeschichte von 
der Frühzeit an charakterisiert hat.

Könnten Sie Ihre Ansätze an Beispielen verdeutlichen?

Im Projekt TAMAM haben wir mit zahlreichen Moscheegemeinden in Berlin zu-
sammengearbeitet und gemeinsam Unterrichtsmaterialien erstellt. Es sollte nicht –  
wie sonst oft üblich – Unterrichtsmaterial vom Museum entwickelt und dann zur Verfü- 
gung gestellt werden, sondern es ging darum, wirklich schon bei der Konzeption und 
Entwicklung kooperativ zusammenzuarbeiten. Wenn Vertreter*innen von Moscheen ver- 
mittelt bekommen, dass sie von einer öffentlichen Bildungseinrichtung als Ansprech-
personen ernst genommen werden, dann wird das unserer Erfahrung nach sehr positiv 
aufgenommen und stärkt möglicherweise sogar ihre Einbindung in gesellschaftliche 
Prozesse und ihr Zugehörigkeitsgefühl. Zudem wirken die Inhalte des Unterrichtsmate-
rials einer essentialistischen Vorstellung von Kultur entgegen. Sie vermitteln Beispiele 
dafür, dass es historisch gesehen Austausch und Begegnung waren, die kulturellen, 
wirtschaftlichen und wissenschaftlichen Fortschritt ermöglichten.

Wir haben zum Beispiel die Objekte selbst und auch die Themen und Fragestellungen, 
die anhand der Objekte besprochen werden sollen, gemeinsam ausgewählt. So sind  
21 Übungen für die kulturelle Bildung in Moscheegemeinden entstanden, die zum Groß-
teil auch in Schulen eingesetzt werden können. In den Materialien werden keine einfa-
chen Antworten auf komplizierte Fragen gegeben, sondern die Teilnehmenden werden 
dazu angeregt, sich eine eigene Meinung zu bilden und diese dann gut begründet zu 
vertreten. Es ist wichtig, hier Wissenshierarchien aufzubrechen. Uns geht es weniger um 
die Vermittlung von Expert*innenwissen als um den Austausch und die Anerkennung 
und Wertschätzung von Perspektiven, die nicht aus dem hiesigen akademischen  
Umfeld kommen.

Auf welche Objekte gehen Sie in den Materialien ein?

Ausgangspunkt des Unterrichtsmaterials ist die Sammlung des Museums für 
Islamische Kunst. Im Museum wird deutlich, dass die Künste und Kulturen der islamisch 
geprägten Länder und West- und Mitteleuropas untrennbar miteinander verwoben sind. 
Und auch die Region des Nahen und Mittleren Ostens selbst ist historisch durch eine 
hohe religiöse, kulturelle und ethnische Vielfalt und durch die Fähigkeit, mit dieser Viel-
falt umzugehen, geprägt. Diese Verknüpfungen sind direkt an den Objekten der Samm-
lung ablesbar. Das ist ein guter Startpunkt, um transregionale kulturhistorische und 
migrationsgeschichtliche Prozesse der Vergangenheit und den konstruktiven Geist der 
Kunstgeschichte in aktuelle gesellschaftliche Prozesse zu übertragen. Die Fragen sind: 
Kann der Blick in die Vergangenheit bei der Gestaltung der Zukunft helfen? Stimmen die 
Bilder, die wir uns von uns selbst und von anderen machen, eigentlich mit der (Kunst-)
Geschichte überein, oder sollten Identitätsbilder neu gedacht werden?



48

INTERVIEW Wie erreichen Sie jene Menschen, die vielleicht sonst nicht unbedingt  
ins Museum gehen?

Das TAMAM-Projekt bindet die Moscheen als Bildungsstätten mit ein. Der Unter-
richt befasst sich zwar mit den Objekten, die im Museum zu finden sind. Er findet selbst 
aber in der Moschee statt. So gesehen kommt das Museum in die Moschee. Dort findet 
es dann vielleicht auch Menschen, die nicht ohne Weiteres ins Museum gekommen wä-
ren. Das gilt umso mehr, als das Projekt bundesweit aktiv ist und damit auch Menschen 
erreicht, in deren Region es gar kein Museum für Islamische Kunst gibt. Und es geht 
auch nicht ausschließlich um das Museum als Ort, der von Menschen physisch betreten 
wird – oder eben nicht. Im Outreach-Bereich, in Projekten außerhalb des Museums, kön-
nen Sie vieles machen. Wenn Sie dabei aber dieselben Formulierungen verwenden und 
Themen behandeln wie innerhalb des Museums, dann kann es sein, dass Sie die Aus-
schlüsse nicht überwinden, sondern fortschreiben. Bei TAMAM wurde daher co-kreativ 
gearbeitet, und die Fragestellungen des Unterrichtsmaterials zum Beispiel wurden von 
den Teilnehmenden selbst festgelegt. Auf diese Weise haben Themen Eingang gefunden, 
die von der Interessengruppe selbst formuliert wurden, anstatt dass Mitar- 
beitende des Museums versuchen, sich in diese Gruppe hineinzuversetzen. Letzteres 
geht meistens schief.

Welches Potential steckt in Museen und Kulturinstitutionen für  
die Präventionsarbeit?

Die kulturell-politische Bildung, in der es um die Auseinandersetzung mit Objek-
ten aus islamisch geprägten Ländern geht, hat große Vorteile: Auf der einen Seite ist es 
so, dass diejenigen Schüler*innen, die einen eigenen familiären Bezug zum Islam und zu 
diesem geografischen Raum haben, auf einmal mit einem Inhalt, mit einem Gegenstand 
in Berührung kommen, der sie persönlich betrifft und der in ihren Bildungsangeboten 
bisher höchstwahrscheinlich nicht vorgekommen ist. Implizit wird durch die Lehrpläne 
immer so ein bisschen vermittelt: Dieser Raum der Welt hat eigentlich zur Menschheits-
geschichte, zum geistigen und kulturellen Fortschritt der Gegenwart nicht wirklich  
etwas Bedeutendes beigetragen. Was in der Schule im Vordergrund steht, ist ein west- 
und zentraleuropäischer, ein eurozentrischer Blick auf die Menschheitsgeschichte.

Bei diesem Bildungsprojekt können die Schüler*innen mit muslimischen Bezügen auf 
einmal an Narrative anknüpfen, die sie vielleicht aus der Familie kennen, sie können 
gegebenenfalls ein Wissen mit einbringen, das andere Schüler*innen nicht haben, und 
werden möglicherweise zu Expert*innen – und das hat einen großen  
Empowerment-Effekt.

Diese gelebte Anerkennung ist ein Präventionsmechanismus, der viel effektiver ist,  
als wenn Sie sich jetzt hinsetzen und diskutieren: Ist ein Kopftuch ein Zeichen der 
Unterdrückung oder nicht? Wenn Sie in so eine Diskussion gehen, haben Sie es bei 
manchem Gegenüber schnell mit antrainierten effektiven Diskussionsmechanismen 
und Argumentationsstrategien zu tun, gegen die Sie pädagogisch nur sehr schwer  
ankommen. Wir versuchen viel früher anzusetzen und eher ein ausgleichendes  
Weltbild zu befördern. Bei den Schüler*innen, die keine biografischen Bezüge zu  
islamisch geprägten Ländern haben oder die sozusagen einer privilegierteren  

„Mehrheitsgesellschaft“ angehören, können Sie ein Verständnis dafür wecken, dass  
Privilegien vererbt werden, dass viel vom Glück oder Pech der Geburt oder des  
Geburtsortes abhängt und vielleicht auch, wie Rassismus und Diskriminierung funk- 
tionieren und wie sie auch aktiv verlernt werden können.



Unterrichtspraxis  | 49

WEITERFÜHRENDE HINWEISE

Informationen über das TAMAM-Projekt:  
www.smb.museum/museen-einrichtungen/museum-fuer- 
islamische-kunst/sammeln-forschen/forschung-kooperation/
tamam-das-bildungsprojekt-von-moscheegemeinden-mit-
dem-museum-fuer-islamische-kunst (zuletzt abgerufen am 
04.11.2021).

Projektwebseite mit Unterrichtsmaterialien:  
www.tamam-projekt.de (zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

Digitale Führung durch das Museum für Islamische 
Kunst mit dem TAMAM-Projekt: www.youtube.com/
watch?v=Swk7R3c4VFo (zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

TAMAM-App: Kostenlos im App-Store Ihrer Wahl

https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/museum-fuer-islamische-kunst/sammeln-forschen/forschung-kooperation/tamam-das-bildungsprojekt-von-moscheegemeinden-mit-dem-museum-fuer-islamische-kunst
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/museum-fuer-islamische-kunst/sammeln-forschen/forschung-kooperation/tamam-das-bildungsprojekt-von-moscheegemeinden-mit-dem-museum-fuer-islamische-kunst
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/museum-fuer-islamische-kunst/sammeln-forschen/forschung-kooperation/tamam-das-bildungsprojekt-von-moscheegemeinden-mit-dem-museum-fuer-islamische-kunst
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/museum-fuer-islamische-kunst/sammeln-forschen/forschung-kooperation/tamam-das-bildungsprojekt-von-moscheegemeinden-mit-dem-museum-fuer-islamische-kunst
http://www.tamam-projekt.de
http://www.youtube.com/watch?v=Swk7R3c4VFo
http://www.youtube.com/watch?v=Swk7R3c4VFo


50

SCHULE UND  
SCHULENT- 
WICKLUNG



Schule und Schulentwicklung  | 51

Ein „inklusives Wir“ an der 
Schule – Repräsentation und 
Einbindung von Diversität  
im Schulalltag 

Dieser Beitrag wurde von Dr. Götz Nordbruch (ufuq.de, Berlin) 
verfasst. In den Beitrag sind Anregungen von Ramses Michael 
Oueslati (Landesinstitut für Lehrerbildung und Schulentwick-
lung in Hamburg) eingeflossen, die er im Rahmen eines Web-
talks am 16. März 2021 vorgestellt hat. 

Schule ist ein Abbild der Gesellschaft: Sie ist geprägt von unterschiedlichen Biografien 
und Lebenswelten. Zugleich äußern sich in ihr individuelle und institutionelle Wider- 
stände gegen gesellschaftliche Diversität, die sich auch in Diskriminierungen und  
Rassismus niederschlagen. Dabei haben Jugendliche ein Recht auf eine diskriminie- 
rungsfreie Bildung. Der Auftrag von Schulen, Diskriminierungen entgegenzuwirken  
und Gleichheit und Diversität aktiv zu fördern, ist in den Schulgesetzen verankert.  
Der damit einhergehende Anspruch, Erfahrungen von Zugehörigkeit, Gleichwertigkeit  
und Teilhabe von Schüler*innen unabhängig von Herkunft und Religionszugehörig- 
keit zu stärken, beschränkt sich nicht auf den Unterricht. Er betrifft in gleicher Weise 
die Organisation der Institution Schule und die allgemeine Schulkultur.



52

Lebenswelten ändern sich – und Schule?

Globalisierung, Digitalisierung und Migrationsprozesse verän-
dern die Gesellschaft. Eine inklusive Schule muss sich diesen 
Veränderungen, die in „neuen“ Themen, Interessen, Perspek-
tiven und Erfahrungen zum Ausdruck kommen, stellen. Sie 
betreffen eine Pluralisierung von Lebensentwürfen, sozialen 
Lagen, sexuellen Orientierungen, familiären Prägungen und 
religiösen Bekenntnissen, aber auch von biografischen Bezü- 
gen zu gesellschaftlichen, politischen und historischen The-
men. So beschränkt sich die Bedeutung der Jugoslawienkrie- 
ge für manche Schüler*innen nicht auf den Unterrichtsstoff 
des Politikunterrichts, sondern berührt ganz persönliche  
oder familiäre Erfahrungen. Dies gilt auch für die deutsche 
oder europäische Kolonialgeschichte und die damit verbun-
denen Verbrechen.

„Opas Schulbuchunterricht ist tot“, urteilte daher schon vor ei-
nigen Jahren der Geschichtsdidaktiker Bodo von Borries (von 
Borries 2009). Dies gilt in ähnlicher Weise für schulische Tradi-
tionen wie das alljährliche Weihnachtsfest, das als Selbstver-
ständlichkeit in aller Regel kaum hinterfragt wird. Angesichts 
der kontroversen Debatten über die religiöse Neutralität der 
Schule sind sie allerdings erklärungsbedürftig. Dabei geht es 
ausdrücklich nicht darum, das Weihnachtsfest oder den Sankt-
Martins-Umzug abzuschaffen! Gemeinsame Feste sind genau-
so wichtig wie alltägliche Rituale. Es geht vielmehr darum, 
Feste nicht nur deshalb zu feiern, „weil das immer schon so 
war“, sondern sie selbst zum Gegenstand von gemeinsamem 
Nachdenken zu machen – zum Beispiel über Gemeinschaft 
und Gemeinsamkeiten, Rituale und Zusammenhalt. Und um 
die Offenheit, auch andere Feierlichkeiten in den Schulalltag 
zu integrieren.

Die gleichberechtigte Repräsentation und Einbindung von 
Schüler*innen fördert Anerkennungs- und Selbstwirksam-
keitserfahrungen. Damit stärkt sie auch demokratische Werte 
und Handlungskompetenzen. Diese Erfahrungen unterstüt-
zen die Schulgemeinschaft, binden die Schüler*innen an die 
Einrichtung und befördern die Identifikation mit pluralisti-
schen und menschenrechtlichen Orientierungen. Sie erleich-
tern es, Konflikte im Zusammenhang mit Diversität konstruk-
tiv und transparent auszuhandeln. Zugleich wirken sie dem 
Einfluss polarisierter gesellschaftlicher Debatten auf den 
Schulalltag entgegen.

DISKRIMINIERUNGEN AN SCHULEN  
ENTGEGENWIRKEN

Die Antidiskriminierungsstelle des Bundes macht 
u.a. folgende Diskriminierungsrisiken in Unter-
richt und Schule aus:
•    Mobbing
•    Stereotype Zuschreibungen
•    Benachteiligungen beim Zugang  

zu Regelschulen
•    Pauschale Zuweisung von sonderpädago- 

gischem Förderbedarf
•    Schlechtere Leistungsbewertungen (Antidis-

kriminierungsstelle des Bundes 2019, S. 10–12).
Das Sichtbarmachen und das Anerkennen von 
Diskriminierungserfahrungen ist ein wichtiger 
Schritt, um Schüler*innen selbst sprech- und 
handlungsfähig im Umgang mit Benachteiligun- 
gen und Anfeindungen zu machen. Dies kann  
anlassbezogen geschehen, wenn Diskriminie-
rungserfahrungen von Schüler*innen zur Spra-
che kommen, oder auch im Rahmen von Be-
fragungen zum Klassen- oder Schulklima, die im 
Sinne einer Bestandsaufnahme erfolgen. Ebenso 
wichtig sind konkrete Interventionen, in denen 
Diskriminierungen benannt, pädagogisch aufge-
griffen und eventuell sanktioniert werden.

In einigen Bundesländern gibt es mittlerweile  
unabhängige Beratungsstellen, an die sich  
Schüler*innen auch im Falle von Diskriminierun-
gen durch Schulpersonal wenden können.  
Sie unterstützen Schüler*innen, sich für ihre 
Rechte und Interessen einzusetzen, und wirken 
damit Ohnmachtserfahrungen entgegen.  
Für ein solches Empowerment von Schüler*innen 
ist auch die Erfahrung von Solidarität von Be-
deutung, die durch praktische Unterstützung und 
öffentliche Stellungnahmen der Schülerschaft 
und Schulgemeinschaft erfolgen.

ANSPRUCH AUF DISKRIMINIERUNGSFREIE 
BILDUNG

„Jeder junge Mensch hat ein Recht auf zukunfts-
fähige, diskriminierungsfreie schulische Bildung 
und Erziehung ungeachtet insbesondere einer 
möglichen Behinderung, der ethnischen Her-
kunft, einer rassistischen Zuschreibung, des Ge-
schlechts, der Geschlechtsidentität, der sexuellen 
Orientierung, des Glaubens, der religiösen oder 
politischen Anschauungen, der Sprache, der 
Nationalität, der sozialen und familiären Herkunft 
seiner selbst und seiner Erziehungsberechtigten 
oder aus vergleichbaren Gründen.“ 
 
(Berliner Schulgesetz – § 2 Recht auf Bildung  
und Erziehung [1])



Schule und Schulentwicklung  | 53

Anspruch und Wirklichkeit

Im Schulalltag stößt dieser Anspruch allerdings oft an Grenzen.  
Diese Grenzen zeigen sich u. a. in einer bisweilen mangelnden 
oder mangelhaften Abbildung von Migrationsbiografien in 
Lernmaterialien, in hierarchischen Strukturen der Schulorga-
nisation oder in der Homogenität vieler Kollegien, in denen 
gesellschaftliche Diversität oft kaum sichtbar wird.

Ansätze zur Förderung von Anerkennung und Selbstwirksam-
keit stehen daher vor einem Dilemma: Lassen sich die Lernzie-
le Diversität und Teilhabe in einer hierarchischen und wenig 
flexiblen Institution wie der Schule überhaupt verwirklichen? 
Oder bieten diversitätsorientierte Ansätze letztlich nur „Spiel-
wiesen“, mit denen Schüler*innen Handlungsmöglichkeiten 
suggeriert werden, ohne dass diese real und wirkungsvoll 
umsetzbar wären? In der Bildungsforschung wird vor kon-
traproduktiven Effekten gewarnt, die mit demokratischer 
Bildung im strukturell nichtdemokratischen Kontext Schule 
einhergehen können: Wenn Beteiligung und Demokratie nur 
instrumentell oder symbolisch verstanden werden, kann dies 
desillusionieren, statt Selbstwirksamkeit zu fördern (Besand 
2020). Diese Warnung lässt sich auf diskriminierungskritische 
und diversitätsorientierte Ansätze übertragen. Auch hier be-
steht die Gefahr, Frustrationen von Schüler*innen auszulösen, 
statt Empowerment zu fördern, wenn Diversität auf eine sym-
bolische Ebene beschränkt bleibt.

Diversität im Schulalltag

Ramses Michael Oueslati vom Landesinstitut für Lehrerbil- 
dung und Schulentwicklung in Hamburg betont die Bedeu-
tung der drei Ebenen Unterrichts-, Organisations- und Perso-
nalentwicklung, die für die Entwicklung hin zu einer demo-
kratischen und inklusiven Schule mitzudenken sind. Neben 
den zahlreichen Möglichkeiten, die sich im Unterricht selbst 
bieten, sind auch unterrichtsbegleitende Angebote wie Pro-
jekttage und Arbeitsgruppen vielversprechend. Sie machen 
es leichter, auch solche Themen zu behandeln, in denen un-
terschiedliche lebensweltliche Perspektiven und Erfahrungen 
sichtbar werden. Schließlich ist Schule einer der wenigen Orte, 
an denen unterschiedliche Meinungen und Milieus aufeinan-
dertreffen und ein Ausweichen – anders als in der Peergroup 
oder sozialen Medien – kaum möglich ist. Dies betrifft bei-
spielsweise Fragen im Zusammenhang mit internationalen 
Konflikten, Migration oder globalen Folgen des Klimawandels. 
Dabei bieten sich Kooperationen mit außerschulischen Part-
nern an, die ergänzende Bildungsangebote jenseits von Leh-
rer*innen-Schüler*innenbeziehung, Beurteilungsdruck und 
curricularen Vorgaben ermöglichen (vgl. Goll 2017).

Diversitätsorientierte Angebote richten sich auch an Eltern. 
Oueslati erwähnt beispielsweise (mehrsprachige) Beratungs- 
und Informationsangebote für Eltern – Mütter wie Väter! Sie 
beschränken sich nicht auf unmittelbar schulische Themen, 
sondern behandeln auch allgemeine Fragen zu Pubertät und 
Jugendalter, Sexualität oder auch religiösem Extremismus. 
Eine solche Elternarbeit ist unabhängig von konkreten Kon-
fliktanlässen – es geht nicht vorrangig darum, Probleme mit 
Schüler*innen zu lösen und Defizite und Konflikte anzuspre-
chen. Im Mittelpunkt stehen Kompetenzen, Erfahrungen und 
Interessen, die Eltern in die Schulgemeinschaft einbringen 
können (vgl. Altan/Foitzik/Goltz 2011, S. 24). Die Einbindung 
von Eltern ist selbst ein wertvoller Beitrag zur Mitbestimmung 
und Teilhabe in der Schulgemeinschaft.

KOOPERATION MIT AUSSERSCHULISCHEN 
PARTNERN

Die Kooperation mit außerschulischen Partnern 
ist in vielen Schulen Alltag. Für diversitäts- und 
demokratiefördernde Angebote eignen sich  
Peer-Education-Ansätze, wie sie zum Beispiel  
von Trägern wie dem Netzwerk Courage oder 
Dialog macht Schule angeboten werden. In der 
Regel werden sie von jungen Teamer*innen 
durchgeführt und bieten einen niederschwelli-
gen Zugang zu lebensweltlichen Themen.

Wichtig ist, bereits im Vorfeld gemeinsame Ziele 
und Erwartungen abzustecken und unterschied-
liche Rollenerwartungen zu klären. Es kann zum 
Beispiel sein, dass Lehrkräfte ganz selbstver-
ständlich davon ausgehen, bei dem Workshop 
mit ihrer Klasse dabei zu sein. Für den außerschu-
lischen Partner selbst ist dies oft ein No-Go; für 
ihn geht es gerade darum, Gespräche ohne Er-
wartungsdruck von Lehrkräften zu ermöglichen. 
Solche Fragen sollten im Vorfeld geklärt werden.

Hilfreich ist eine längerfristige Zusammenarbeit, 
in der auch Fortbildungen für das Kollegium zu 
den jeweiligen Themen angeboten werden, denn 
mit kurzfristigen Interventionen – egal ob in vier 
Stunden oder im Verlaufe einer Projektwoche – 
lassen sich in aller Regel nur Denkanstöße geben; 
nachhaltig werden diese erst, wenn sie von den 
jeweiligen Fach- und Klassenlehrer*innen in 
unterschiedlichen Kontexten wieder aufgegriffen 
und damit weitergesponnen werden können. 
Netzwerke wie Schule ohne Rassismus – Schule 
mit Courage oder die Respect Coaches der Ju-
gendmigrationsdienste sind hierfür bundesweit 
gute Anlaufstellen.



54

Auch auf schulorganisatorischer Ebene lässt sich gesellschaft-
liche Diversität als Selbstverständlichkeit sichtbar und er-
fahrbar machen. Dabei spielt zum Beispiel der Umgang mit 
Begrüßungsritualen oder religiösen Festen eine Rolle. Die 
Berücksichtigung von religiösen Feiertagen bei der Planung 
von Prüfungen oder Schulfesten ist eine Möglichkeit, die 
unterschiedlichen Alltagserfahrungen und Bedürfnisse von 
Schüler*innen anzuerkennen und dabei auch auf symboli-
scher Ebene auf veränderte Lebensrealitäten zu reagieren. 
Hierzu gehört auch die Aufwertung von Mehrsprachigkeit 
unabhängig vom Prestige der jeweiligen Herkunftssprache. 
Mehrsprachigkeit kann in entwicklungspsychologischer Per-
spektive von Vorteil sein, ist aber auch für die Anerkennung 
unterschiedlicher familiärer Hintergründe von Bedeutung.

Für eine nachhaltige Verankerung von Diversität sind schließ-
lich auch Beteiligungsformate wichtig, die Demokratie- und 
Diversitätskompetenzen miteinander verbinden. Neben For-
maten wie dem Klassenrat oder dem Schüler*innenparlament 
bietet sich die Leitbildentwicklung der Schule an, um Schü-
ler*innen, Eltern und Kollegium einzubeziehen. Als kontinu-
ierlicher Prozess, der in Momentaufnahmen gemeinschaftlich 
definierte Selbstverständnisse und Ziele festhält, ermöglicht 
er eine Aushandlung unterschiedlicher Perspektiven und In-
teressen innerhalb der Schulgemeinschaft. Entscheidend ist, 
dass es für Schüler*innen tatsächlich etwas zu entscheiden 
gibt. Mitbestimmung bei der Gestaltung der Schulfeier ist 
dabei in aller Regel nicht ausreichend. Denkbar ist auch die 
Einbeziehung der Schüler*innen in Fragen des Umgangs mit 
Handys auf dem Schulhof, Entscheidungen über die inhaltli-
che Gestaltung des Unterrichts oder die Gestaltung der Schul-
webseite. Auch Schüler*innenzeitungen und andere selbst-
bestimmte Publikationsformate bieten Schüler*innen die 
Möglichkeit, eigene Interesse und Perspektiven einzubringen.

ELTERNARBEIT ALS REGELAUFGABE

In ihrem Praxisbuch „99 Tipps: Schüler*innen mit 
Migrationshintergrund fördern und begleiten“ 
geben Tagrid Yousef und Susanne Munz-Thießen 
konkrete Anregungen für die Elternarbeit:

1.  Gespräche suchen: Eltern mit Migrationshinter-
grund haben häufig hohe Leistungserwartun-
gen an ihre Kinder, zugleich fehlt ihnen biswei-
len konkretes Wissen über das System Schule. 
Daher kommt es nicht selten zu unterschied-
lichen Rollenvorstellungen, was Lehrkräfte 
und Schule leisten können und was von Eltern 
erwartet wird. Es ist sinnvoll, aktiv auf Eltern  
zuzugehen und gegenseitige Erwartungen  
und Fragen zu klären. Für die Kontaktaufnahme 
kann es hilfreich sein, zum Telefon zu greifen, 
statt auf E-Mails oder schriftliche Mitteilungen 
zu setzen. Im direkten Gespräch entsteht Ver-
trauen, das möglichen Hemmschwellen für ein 
persönliches Treffen entgegenwirkt.

2.  Elternvorträge in den Schulalltag einbinden: 
Eltern sind nicht nur Mutter oder Vater, son- 
dern auch Expert*innen für eigene Interessen  
und Fertigkeiten. Sie lassen sich auch für Vor-
tragsveranstaltungen zu unterschiedlichen 
Themen und Anlässen gewinnen, die für die 
Schüler*innen interessant sind – sei es, um über 
bestimmte Berufe zu informieren, für Migra-
tionsbiografien zu sensibilisieren oder um aus 
dem religiösen Alltag zu berichten. Unabhängig 
vom Thema geht es dabei auch darum, Diversi-
tät in der Schulgemeinschaft abzubilden und 
Schüler*innen mit Migrationsgeschichten zu 
repräsentieren.

3.  Die Familie stärken: Familien sind wichtiger 
Partner für die Erziehungs- und Bildungsarbeit. 
Dabei spielen beide Elternteile – aber auch  
andere Angehörige – eine wichtige Rolle. 
Elternarbeit wirkt in beide Richtungen: Eltern 
können den Lernerfolg und die Entwicklung  
der Schüler*innen in der Schule fördern.  
Zugleich wirkt die Schule in die Familien und 
kann Angebote machen, um Spracherwerb  
zu erleichtern, Konflikte zu lösen oder in  
Fragen zu Jugendalter, Sexualität oder so- 
zialen Medien zu unterstützen. 

(nach Yousef/Munz-Thießen 2017, S. 34–38)



Schule und Schulentwicklung  | 55

DER WUNSCH NACH EINEN GEBETSRAUM – 
EINE PROVOKATION?

Schüler*innen, die sich einen Gebetsraum in  
der Schule wünschen, müssen in aller Regel mit 
starkem Gegenwind rechnen – gerade auch  
von Lehrkräften und Schulleitungen. Tatsächlich  
sprechen schulrechtliche, bauliche oder organi- 
satorische Rahmenbedingungen an vielen Schu-
len gegen die Einrichtung von Gebetsräumen.  
So ist es beispielsweise schulrechtlich schlicht 
nicht zulässig, Räume für einzelne Religions- 
gemeinschaften freizugeben. Die vehementen  
Reaktionen, die Jugendliche mit solchen Über- 
legungen oft auslösen, sind trotzdem problema- 
tisch. Denn sie widersprechen genau jener Er-
wartung, die sonst an Schüler*innen herange- 
tragen wird: „Bringt euch ein! Interessiert euch! 
Seid doch nicht so unpolitisch!“

Hilfreich ist es in dieser Situation, sich das Ziel 
von politischer Bildungsarbeit zu vergegenwärti-
gen: Bildungsziel ist „nicht der Konsens, sondern 
die Einübung und das Aushalten kontroverser 
politischer Auseinandersetzungen“ (Behrens/Be-
sand/Breuer 2021, S. 54). Dieser Anspruch gilt für 
Schüler*innen wie für Lehrkräfte gleichermaßen.

In vielen Fällen kann der Wunsch nach einem 
Gebetsraum nicht erfüllt werden – er ist aber 
grundsätzlich legitim und bringt das Interesse 
von Schüler*innen zum Ausdruck, die Schule 
entsprechend den eigenen Vorstellungen mit-
zugestalten. Darin unterscheidet sich der Ge-
betsraum nicht von einem Billardtisch. In diesem 
Sinne lässt sich der Wunsch berücksichtigen und 
transparent und auf der Grundlage bestehender 
Regeln und baulicher Möglichkeiten aufgreifen. 
Dabei sind viele Lösungen denkbar: Die Ein-
richtung eines Gebetsraumes ist aus rechtlichen 
oder baulichen Gründen nicht möglich, die 
Schulleitung bemüht sich um einen „Raum der 
Stille“, der offen ist für alle, oder es gibt individu-
elle Lösungen, die ein Gebet für jene Schüler*in-
nen ermöglichen, die sich dies wünschen.

Wichtig ist in jedem Fall: Das Ergebnis dieses 
Beteiligungsprozesses steht am Ende, nicht am 
Anfang der Debatte. Denn wenn der Wunsch von 
Schüler*innen nach einem Gebetsraum pauschal 
und vielleicht sogar empört abgeblockt wird, ist 
es umso schwerer, sie an anderer Stelle davon 
zu überzeugen, dass Beteiligung tatsächlich er-
wünscht und Teilhabe wirklich möglich ist.

Diversität als eigene Haltung und institutioneller 
Anspruch

Letztlich steht und fällt die Entwicklung hin zu einer inklusi-
ven und diversitätssensiblen Schule allerdings mit dem Kol-
legium, das an der Konzeption und Umsetzung der Angebote 
maßgeblich beteiligt ist – und mit der Schulleitung, die da-
für die Ressourcen bereitstellt und mögliche Widerstände zu 
überwinden hilft.

Oueslati unterstreicht die Bedeutung der zeitlichen Ressour- 
cen für Unterrichtsvorbereitung, kollegialen Erfahrungsaus-
tausch und Beratung, aber vor allem auch für eine rassismus-
kritische Lehrer*innenbildung – auch für die Schulsozialpäda-
gog*innen und -psycholog*innen –, um sich dem Anspruch 
von Diversität überhaupt stellen zu können. Es ist banal, aber 
ohne zeitliche Freiräume ist es nicht möglich, sich Hintergrün-
de und diversitätssensible Methoden anzueignen.

Die Rolle der Lehrkräfte beschränkt sich allerdings nicht dar-
auf, diversitätssensible Angebote und Lerngelegenheiten zu 
schaffen; es geht auch um Selbstreflexion und eine Ausein-
andersetzung mit eigenen Haltungen – unabhängig davon, 
ob die Pädagogin selbst eine Migrationsgeschichte hat oder 
nicht. In vielen Debatten über Konflikte im Schulalltag spie-
geln sich zum Beispiel Vorannahmen und Vorbehalte gegen 

„den“ Islam oder „die“ Muslim*innen. Umso wichtiger ist es, 
die „religiöse Brille“ abzunehmen, um den Blick für mögliche 
Hintergründe und Motive beispielsweise von provokativem 
Verhalten von Schüler*innen zu weiten. Und auch wenn man 
selbst Religion und Religiosität eher skeptisch gegenüber-
steht, ist es hilfreich, einen Schritt zurück zu machen und 
sich die Frage nach den dahinterliegenden Bedürfnissen zu 
stellen: Religion ist für viele Jugendliche eine Ressource, die 
ihnen Sinn, Orientierung, Identität und Gemeinschaft bietet.

Dabei kann es auch notwendig sein, diskriminierendes Ver-
halten von Kolleg*innen anzusprechen. Das Vermeiden von 
Konflikten unter Kolleg*innen wird oft mit der weitgehenden 
Autonomie von Lehrkräften bei der Unterrichtsgestaltung be-
gründet. Und niemand grätscht gerne seinen Kolleg*innen in 
die Arbeit. Abwertende Äußerungen gegenüber Schüler*in-
nen oder das Verbreiten von rassistischen Weltbildern sind 
allerdings nicht mit der Freiheit der Unterrichtsgestaltung zu 
rechtfertigen und grundsätzlich inakzeptabel. Hier greift der 
Rechtsanspruch von Jugendlichen auf eine diskriminierungs-
freie Bildung. Für Schüler*innen, die sich mit Erfahrungen von 
Diskriminierungen durch Lehrkräfte an andere Lehrer*innen 
wenden, ist es daher doppelt belastend, wenn eine Reaktion 
ausbleibt. Eine fehlende Reaktion scheint das Verhalten zu 
legitimieren und bestärkt das Gefühl von Ohnmacht. Umso 
wichtiger sind Beratungs- und Vertrauenslehrer*innen, die 
Schüler*innen auch bei schulinternen Konflikten unterstützen.

So sehr es bei diversitätsorientierten Ansätzen auch auf den 
oder die Einzelne ankommt, so sehr spielt die Zusammenset-
zung des Kollegiums eine Rolle. Lehrkräfte mit Migrationsbio-
grafien bringen oft wichtige Perspektiven mit, die eine diversi-
tätsorientierte Schulkultur unterstützen. „Bindung kommt vor 
Bildung“ – für die Umsetzung dieses Leitsatzes im Verhältnis zu  
Schüler*innen ist ein diverses Kollegium unabdingbar.



56

FRAGEN UND FALLSTRICKE

Wie weit sollte Diversität in der Schule gehen?

Diversitätsorientierung ist wertebasiert und gründet in demo-
kratischen, rechtstaatlichen und menschenrechtlichen Regeln. 
Äußerungen oder Verhaltensweisen, die diesen Rahmen über-
schreiten, sind auch im schulischen Rahmen Anlass für pädago-
gische, schulrechtliche oder sogar strafrechtliche Reaktionen.

Diversität steht für Veränderung, ist aber keine neue Heraus-
forderung. Die Frauenbewegung kämpft seit Jahrzehnten um 
Anerkennung und Repräsentation von Frauen, Ähnliches gilt 
für die LGBTQ-Community. Auch dabei geht es um Diversität, 
allerdings sind die Widerstände gegen diese Formen der Di-
versität mittlerweile nicht mehr so offensichtlich. Menschen 
mit Migrationsgeschichten und/oder muslimischer Religions-
zugehörigkeit beziehen sich auf ähnliche Rechte und fordern 
ähnliche Veränderungen. Auch die Widerstände ähneln sich.

Was kann im Schulalltag abgebildet werden –  
und wann wird es beliebig?

Diversitätsorientierung bedeutet nicht, alle denkbaren Le-
benswelten abzubilden und in jeder Situation zu berücksichti-
gen. Ebenso wenig geht es um Beliebigkeit und anything goes. 
Es geht vor allem darum, die vermeintliche „Normalität“ zu 
hinterfragen und sich bewusst zu machen, dass auch andere 
Perspektiven, Wahrnehmungen und Interessen möglich sind, 
die sich von dem, „was immer schon so war“, unterscheiden – 
sich also zum Beispiel zu fragen, warum man das Weihnachts-
fest in der Schule als selbstverständlich wahrnimmt, während 
man die (religiöse) Neutralität der Schule in anderen Zusam-
menhängen entschieden hochhält.

Die oben formulierte Frage sollte daher anders gestellt wer-
den. Eine inklusive Schule stellt sich nicht die Frage nach dem 

„Was“ („Was kann abgebildet werden?“), sondern nach dem 
„Wie“: Wie stelle ich sicher, dass Diversität von Erfahrungen 
und Perspektiven in unterschiedlichen Kontexten mitgedacht 
und sichtbar werden? Wie gelingt es mir – oder der Einrich-
tung –, dass sich alle in der jeweiligen Situation mitgedacht 
und in ihren Besonderheiten anerkannt wissen? Wichtig ist 
daher vor allem eine Haltung, die die eigene Position hinter-
fragt und offen für andere Perspektiven ist. Um welche Pers-
pektiven es dann jeweils geht, kann von Situation zu Situation 
sehr unterschiedlich sein.

MIT WELCHER BRILLE BETRACHTE ICH  
EINEN KONFLIKT?

Konflikte können ganz unterschiedlich gedeutet 
und erklärt werden – je nachdem, mit welcher 

„Brille“ ich den jeweiligen Konflikt betrachte. Ein 
Praxisleitfaden zur Elternarbeit (Altan/Foitzik/ 
Goltz 2011) regt dazu an, sich diese Brillen be-
wusst zu machen, um die Vielschichtigkeit von 
Konfliktsituationen zu erkennen: 
•  „ Die Migrationsbrille: Hat die Person, um die es 

geht, Migrationserfahrungen gemacht in ihrem 
Leben? Welche konkreten Erfahrungen könnte 
sie dabei gemacht haben? Welche Auswirkun-
gen hat das?

•    Die soziale Brille: In welcher sozialen Umge-
bung wächst ein*e Schüler*in auf, bewegen 
sich die Eltern? Inwiefern unterscheidet sich 
diese von der Lebensrealität der Lehrer*innen?

•    Die Subjekt-/Bedürfnisbrille: Welche Bedürf-
nisse stecken hinter dem Verhalten der Person? 
(Grundannahme: Jedes Verhalten ist sinnvoll, 
d. h., es gibt oder gab einen Grund, warum  
eine Person sich so verhält, auch wenn sich  
die Situation verändert hat.)

•    Die Diskriminierungsbrille: Erlebt die Person 
aufgrund ihrer Hautfarbe, Zugehörigkeit,  
Geschlecht, Sprache … möglicherweise Dis- 
kriminierung? Was hat das mit der Situation 
oder dem Konflikt zu tun?

•    Die selbstreflexive Brille: In welcher Situation 
befindet sich die Lehrkraft zum Zeitpunkt  
der Auseinandersetzung? Erlebt sie gerade  
beruflichen Stress und kann sich eigentlich  
gar nicht auf die Situation einstellen?"(Tjaden 
2018, S. 42)



Schule und Schulentwicklung  | 57

Wie lassen sich konkrete Konflikte beispielsweise um 
den Schwimmunterricht lösen?

Sport- und Schwimmunterricht sind wie Wandertage und 
Klassenfahrten schulische Pflichtveranstaltungen. Eine unent-
schuldigte Teilnahme beispielsweise am Sportunterricht wird 
mit „ungenügend“ bewertet und kann ein Bußgeldverfahren 
nach sich ziehen.

Aber: Eine aktuelle Auswertung der staatlichen Schulämter in 
Hessen über Konflikte, bei denen Schüler*innen aus religiösen 
Gründen eine Teilnahme am Unterricht verweigerten, zeigt, 
wie selten solche schulrechtlichen Sanktionen in der Praxis 
sind. So wurden in den Jahren 2016–2020 lediglich zwei Buß-
geldverfahren wegen religiös begründeter Schulverweige-
rung eingeleitet. Von den insgesamt 18 bekannt gewordenen 
Fällen ließen sich die übrigen auf schulischer Ebene klären. 
Diese Erfahrungen, die sich auf andere Bundesländer über-
tragen lassen, sollten ermutigen, auch in vermeintlich kon-
fliktträchtigen Fällen das Gespräch zu suchen. In aller Regel 
lassen sich mit den Eltern und den betroffenen Schüler*innen 
Lösungen finden.

So ist es beispielsweise im Schwimmunterricht möglich, das 
Tragen eines Ganzkörperbadeanzuges („Burkini“) zu ermög-
lichen und damit auf Sensibilitäten von Schülerinnen (und 
Eltern) einzugehen. Bei Klassenfahrten ist es denkbar, die Teil-
nahme auf das Tagesprogramm zu beschränken.

Grundsätzlich ist es in diesen Fällen sinnvoll, die Intention und 
das Lernziel dieser Angebote im Gespräch zu erläutern und 
Eltern die Gelegenheit zu geben, eigene Bedenken zu äußern. 
Dabei kann es auch hilfreich sein, andere Eltern oder auch Ver-
treter*innen von muslimischen Gemeinden als Vermittler*in-
nen hinzuzuziehen.

Welche Rolle spielen die Schüler*innen selbst in 
Schulentwicklungsprozessen?

Schüler*innen sind wichtige Akteure in Schulentwicklungs-
prozessen. Gerade in den vielen aus- und mitgestaltbaren Be-
reichen und inhaltlichen Themenvorgaben des behördlichen 
Rahmenplans sollten Schüler*innen möglichst weitgehende 
Beteiligungsmöglichkeiten bekommen. Dies betrifft die the-
matische und methodische Auswahl bei Unterrichtsthemen, 
aber auch von Arbeitsgemeinschaften und Projektwochen, 
die räumliche Gestaltung der Schule, aber auch die Entwick-
lung des schulischen Leitbildes. 

Dabei kann es auch sinnvoll sein, die schulische Hierarchie 
von Schulleitung, Kollegium, Elternschaft und Schüler*innen 
selbst zum Thema zu machen. An der Hierarchie lässt sich 
in aller Regel kaum etwas ändern, es ist aber möglich, sie zu 
erklären und damit zumindest nachvollziehbar zu machen. 
Nichts ist frustrierender als eine Hierarchie, die einen Großteil 
meines Alltags maßgeblich bestimmt, die mir aber unbewusst 
und unverständlich bleibt.

Das Prinzip der Schulentwicklung „von unten“ sollte auch für 
die Einbindung des Kollegiums gelten. Lehrkräfte und ande-
res Schulpersonal spielen für den Schulalltag eine wichtige 
Rolle, schon allein weil sie es sind, die viele Angebote im All-
tag umsetzen. Umso wichtiger ist es, Lehrkräfte, Schulsozial-
arbeiter*innen und Mitarbeiter*innen der Verwaltung in die 
Schulentwicklung aktiv einzubinden, um die Bedarfe der 
Schulgemeinschaft zu treffen und Akzeptanz für die Ziele 
und Maßnahmen sicherzustellen. Der Schulleitung kommt in 
der Schulentwicklung daher vor allem auch die Aufgabe der 
Steuerung und Moderation zu. Sie kann aber auch proaktiv 
ermutigen und Impulsgeberin sein. Als „Direktive von oben“ 
kann eine Schulentwicklung hin zu einer inklusiven Schule 
nicht funktionieren.



58

LITERATUR

Altan, Melahat/Foitzik, Andreas/Goltz, Jutta (2011), Eine 
Frage der Haltung – Eltern(bildungs)arbeit in der Migrations-
gesellschaft – eine praxisorientierte Reflexionshilfe, Aktion 
Jugendschutz Landesarbeitsstelle Baden-Württemberg, 
Stuttgart.

Antidiskriminierungsstelle des Bundes (2019), Diskrimi- 
nierung an Schulen erkennen und vermeiden. Praxisleitfaden 
zum Abbau von Diskriminierung in der Schule, Berlin.

Behrens, Rico/Besand, Anja/Breuer, Stefan (2021), Politi-
sche Bildung in reaktionären Zeiten. Plädoyer für eine  
standhafte Schule, Schwalbach.

Besand, Anja (2020), Die Krise als Lerngelegenheit,  
www.degede.de, 13. April 2020. URL: www.degede.de/
blog/2020/04/thema-des-monats-die-krise-als- 
lerngelegenheit (zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

Borries, Bodo von (2009), Fallstricke interkulturellen  
Geschichtslernens. Opas Schulbuchunterricht ist tot, in:  
Georgi, Viola B. und Ohliger, Rainer (Hrsg.), Crossover  
Geschichte. Historisches Bewusstsein Jugendlicher in der  
Einwanderungsgesellschaft, Hamburg 2009, S. 25–44.

Goll, Thomas (2017), Gemeinsam stärker? Über schulische 
Rahmenbedingungen, empirische Befunde und Chancen 
von Kooperationen zwischen außerschulischer politischer 
Bildung und Schule, in: Transferstelle politische Bildung,  
Gemeinsam stärker!? Kooperationen zwischen außerschu- 
lischer politischer Bildung und Schule. Jahresthema 2017  
der Transferstelle politische Bildung, Essen, S. 47–51.

Oueslati, Ramses Michael (2019), Umriss einer rassismus- 
kritischen Didaktik, in: Michalski, Marcin/Oueslati, Ramses  
Michael, standhalten – Rassismuskritische Unterrichtsmate- 
rialien und Didaktik für viele Fächer. Mit Kurzfilm, Hamburg. 
URL: https://li.hamburg.de/contentblob/14255504/09f13d 
8d09a44f01dd112e3dfdcf6411/data/pdf-standhalten.pdf  
(zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

Tjaden, Maike (2018), Vielfalt in der Zusammenarbeit mit El-
tern gestalten. Eine Frage der Haltung, in: RAA Brandenburg, 
Vielfalt an Schulen gestalten. Handlungsansätze aus Wissen-
schaft und Praxis, Potsdam, S. 36–48.

ufuq.de (2019), Anregungen für eine diversitätsorientierte 
Pädagogik im Kontext von Islam in der Grundschule, Berlin.

Verbundprojekt „Willkommenskultur und Demokratie in 
Deutschland“ (2021), Demokratie und Partizipation in der 
Migrationsgesellschaft. Unterrichtspraktische Methoden  
und Materialien für Bildungsreferent*innen und Lehrkräfte 
der gesellschaftlichen Fächer und Fächerverbünde, Univer- 
sität Kassel/Universität Osnabrück/Universität Tübingen.

Yousef, Tagrid/Munz-Thießen, Susanne (2017), 99 Tipps: 
Schüler*innen mit Migrationshintergrund fördern und  
begleiten, Berlin.

Aber geht es bei all dem nicht um Identitätspolitik, 
die eher spaltet als zusammenführt?

Der Begriff Identitätspolitik ist in der Regel negativ besetzt. 
Dem liegt die Annahme zugrunde, dass identitätspolitische 
Forderungen die Gesellschaft in viele Kleingruppen mit ihren 
Besonderheiten spalten. Gesellschaftspolitische Positionen, die  
die Anerkennung von individuellen Identitäten einfordern und  
sich gegen strukturelle Diskriminierungen wenden, zielen al-
lerdings nicht auf eine Spaltung in unterschiedliche Kollektive. 
Gleichheit und Gleichberechtigung sind für sie die Grundlage, 
die die Gesellschaft – bei allen Unterschieden – verbindet.

Die Betonung des Besonderen, gegen die sich viele Kritiker*in-
nen wenden („Das ist doch eine kleine Minderheit, warum 
sprechen alle über die!“), steht für den Versuch, Unterschiede 
zunächst einmal sichtbar zu machen und damit der unausge-
sprochenen Annahme, es gebe eine allgemeingültige Norma-
lität, zu widersprechen. Wenn Homosexuelle nicht benennen, 
in welchen Bereichen sie als Homosexuelle diskriminiert wer-
den, bleibt die Diskriminierung selbst unsichtbar.

Zugleich ist die Selbstbezeichnung als Frau, homosexuell oder 
Schwarz auch eine Form des Empowerments. Sie macht deut-
lich, dass es nicht um individuelle Benachteiligungen, son-
dern um strukturelle Diskriminierungen als Frau, als Homo-
sexueller oder als Schwarzer geht. Das schafft Gemeinschaft 
über gemeinsame Erfahrungen, die sonst als Erfahrungen 
Einzelner erlebt würden. Darin liegt auch die Wirkung von Pa-
rolen wie „Frauenpower“, „Proud to be black“ oder „Gay pride“ –  
sie stehen nicht für eine Überhöhung des Besonderen oder 
einen Rückzug aus der Gesellschaft, sondern gerade für die 
Forderung, als gleichberechtigt und gleichwertig dazuzuge-
hören. Eine inklusive Schule bildet diese Besonderheiten ab, 
ohne dabei die Gemeinsamkeiten zu verleugnen. Oder in den 
Worten der afroamerikanischen Dichterin Pat Parker: „Erstens: 
Vergiss, dass ich Schwarz bin. Zweitens: Vergiss nie, dass ich 
Schwarz bin.“

https://www.degede.de/blog/2020/04/thema-des-monats-die-krise-als-lerngelegenheit/
https://www.degede.de/blog/2020/04/thema-des-monats-die-krise-als-lerngelegenheit/
https://www.degede.de/blog/2020/04/thema-des-monats-die-krise-als-lerngelegenheit/
https://li.hamburg.de/contentblob/14255504/09f13d8d09a44f01dd112e3dfdcf6411/data/pdf-standhalten.pdf
https://li.hamburg.de/contentblob/14255504/09f13d8d09a44f01dd112e3dfdcf6411/data/pdf-standhalten.pdf


Schule und Schulentwicklung  | 59

WEITERFÜHRENDE MATERIALIEN 

Diskriminierungskritische Schule. Einführung in  
theoretische Grundlagen

Der Sammelband bietet eine Einführung in die Themen Anti-
diskriminierung, Rechtsextremismusprävention und diskrimi-
nierungskritische Öffnung der Institution Schule. Die Beiträ-
ge verbinden theoretische Überlegungen mit Einblicken in 
die pädagogische Praxis. Der Sammelband ist kostenfrei als 
Ebook erhältlich. 

Andreas Foitzik / Lukas Hezel (Hrsg.) (2019), Diskriminie-
rungskritische Schule – Einführung in theoretische Grund-
lagen, Weinheim Basel. Download als PDF: https://adis-ev.de/
download/2260 (zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

Anregungen für eine diversitätsorientierte Pädagogik 
im Kontext von Islam in der Grundschule

Die Handreichung wendet sich an pädagogische Fachkräfte 
und gibt Anregungen für eine diversitäts- und religionssensi-
ble Gestaltung des Grundschulalltags. Dabei geht es u.a. auch 
um eine aktive Beteiligung von Eltern. 

ufuq.de (2019), Anregungen für eine diversitätsorientierte 
Pädagogik im Kontext von Islam in der Grundschule, Berlin. 
Download als PDF: https://www.ufuq.de/wp-content/ 
uploads/2019/12/20191219_ufuq-de_Anregungen_ 
diversitätsorientierte_Pädagogik_Grundschule_web.pdf 
(zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

https://adis-ev.de/download/2260
https://adis-ev.de/download/2260
https://www.ufuq.de/wp-content/uploads/2019/12/20191219_ufuq-de_Anregungen_diversitätsorientierte_Pädagogik_Grundschule_web.pdf
https://www.ufuq.de/wp-content/uploads/2019/12/20191219_ufuq-de_Anregungen_diversitätsorientierte_Pädagogik_Grundschule_web.pdf
https://www.ufuq.de/wp-content/uploads/2019/12/20191219_ufuq-de_Anregungen_diversitätsorientierte_Pädagogik_Grundschule_web.pdf


60

Dieser Beitrag wurde von Katharina Reinhold, Kulturwissenschaftlerin 
und Redakteurin des Infodienstes Radikalisierungsprävention der Bundes-
zentrale für politische Bildung, verfasst. Er basiert auf dem Webtalk mit 
Prof. Dr. Anja Besand, Professorin für Didaktik der Politischen Bildung 
am Institut für Politikwissenschaft der Technischen Universität Dresden, 
am 30. März 2021. Besand ist Gründungsdirektorin der 2021 gegründeten 
John-Dewey-Forschungsstelle für die Didaktik der Demokratie. 

Schule in Zeiten gesellschaft- 
licher Polarisierungen:  
Umgang mit rechtspopulistischen 
und rechtsextremistischen  
Zwischenfällen 

Rechtspopulistische und rechtsextremistische Äußerungen führen auch im Schul- 
alltag zu Konflikten. Lehrkräfte und Schulleitungen können in solchen Situationen  
nicht „neutral“ bleiben, sondern sind verpflichtet, menschenverachtenden Äuße- 
rungen entgegenzuwirken. 



Schule und Schulentwicklung  | 61

Was ist das Problem?

Der Ton in politischen Auseinandersetzungen, bei Demons-
trationen auf den Straßen und auch in privaten Gesprächen 
über Politik hat sich in den letzten Jahren verschärft. Es lässt 
sich eine steigende Aggressivität und inhaltliche Verrohung 
feststellen. Grundkonsense, die auf der freiheitlich-demokrati-
schen Grundordnung beruhen und die für unsere Gesellschaft 
konstitutiv sind, haben ihre Selbstverständlichkeit verloren. 
Diese Entwicklungen beschreibt der Begriff „gesellschaftliche 
Polarisierung“. Er macht der Politikdidaktikerin Anja Besand 
zufolge sichtbar, „dass die Verständigung zwischen unter-
schiedlichen gesellschaftlichen und politischen Gruppen wie  
beispielsweise Migrationsgegner*innen und -befürworter*in-
nen, Klima-Aktivist*innen und Klimakrise-Leugner*innen, Quer- 
denker*innen und Geradeausdenker*innen immer schwieri-
ger wird.“ Das hat für Besand auch (aber nicht nur) mit media-
len Veränderungen zu tun, die es zunehmend erschweren, sich 
darüber zu verständigen, „was überhaupt der Fall ist.“ Soziale 
Medien, Chatgruppen in Messengerdiensten und Ähnliches 
ermöglichen es Menschen, sich fast vollständig in Echokam-
mern zurückzuziehen, in denen sie im Hinblick auf ihre politi-
schen und gesellschaftlichen Vorstellungen ausschließlich Be-
stätigung erfahren. Sie bewegen sich in ihren eigenen „Blasen“ 
und kommen nur selten mit Andersdenkenden ins Gespräch.

An Schulen beispielsweise in Sachsen, wo Besand bereits meh- 
rere Forschungsprojekte umgesetzt und begleitet hat, gibt 
es seit Jahren Probleme mit rechtspopulistischen und rechts-
extremistischen Äußerungen und Zwischenfällen. Diese Kon-
flikte stellen Lehrkräfte und Schulleitungen vor große Heraus-
forderungen und führen immer wieder zu Verunsicherungen 
und zu der Frage, welche Handlungsstrategien angewendet 
werden können.

Wie ist die Institution Schule konkret betroffen?

Die Schule ist der Ort, an dem alle Menschen eines bestimm-
ten Alters zusammenkommen – sie ist sozusagen ein Gegen-
bild zu den medialen „Echokammern“ oder „Filterblasen“. Die 
Lebensrealitäten und Einstellungen der Familien dieser sehr 
verschiedenen jungen Menschen liegen zum Teil sehr weit 
auseinander. In der Schule treffen sie jedoch aufeinander, 
Schule wird zum „Konfliktraum, in dem alles zusammenläuft 
und knirscht“, so Besand. „Es muss uns daher auch nicht wun-
dern, dass im Zuge der Coronakrise Querdenker*innen-Veran-
staltungen gezielt vor Schulen stattgefunden haben.“

Die Schule ist nicht nur betroffen von gesellschaftlichen Kon-
flikten, sie kann als Institution auch eine große Chance bie-
ten, wenn es darum geht, gesellschaftlichen Zusammenhalt 
und die sachliche Auseinandersetzung mit Konflikten und 
verschiedenen weltanschaulichen Haltungen zu fördern. Das 
kann jedoch sehr anstrengend sein. „Lehrkräfte müssen sich 
jeden Tag in ganz konkreten Situationen überlegen: Ist das 
jenseits der Toleranzgrenze, oder ist das von der Meinungs-
freiheit noch abgedeckt – wie verhalte ich mich jetzt?“, so 
Besand. Die Auseinandersetzung mit Konflikten und Provo-
kationen, zum Beispiel durch rassistische oder rechtspopulis-
tische Aussagen, sei eine weitere Aufgabe, die ganz automa-
tisch in die Institution Schule getragen wird und die auch gar 
nicht draußen gehalten werden könne. Menschenfeindliche 
Haltungen werden auch nicht nur von Schüler*innen in die 
Schule getragen – im Gegenteil. Im Verlauf eines Schulentwi-
cklungs- und Forschungsprojektes wurde Besand und ihrem 
Team sehr schnell klar, dass auch Eltern und die Kollegien eine 
wichtige Rolle dabei spielen.



62

FALL- 
BEI- 
SPIELE

Rico Behrens, Anja Besand und Stefan Breuer haben verschie-
dene reale Fallsituationen aus dem Schulalltag zusammen- 
getragen und verdichtet und Handlungsmöglichkeiten entwi-
ckelt. Sie wurden im Juni 2021 in dem Buch „Politische Bildung 
in Reaktionären Zeiten. Plädoyer für eine standhafte Schule” 
zusammengestellt. Vier Fallbeschreibungen werden im Folgen-
den exemplarisch vorgestellt, um die Bandbreite von proble-
matischen Situationen zu verdeutlichen, die Aspekte gruppen-
bezogener Menschenfeindlichkeit aufweisen.



ELTERNBESCHWERDE ÜBER „VERORDNETE“ 
WELTOFFENHEIT

Zum Abschluss einer Aktionswoche gegen Rechts- 
extremismus mehrerer Schulen einer Stadt wird ein 
Gruppenfoto mit allen teilnehmenden Schüler*innen 
angefertigt. Die Schüler*innen halten auf diesen  
Bildern Transparente und Schilder in den Händen,  
mit denen sie für Weltoffenheit und Toleranz  
werben. Nach dem Erscheinen erster Presseartikel  
beschweren sich allerdings einige Eltern. Sie sind  
der Meinung, ihre Kinder würden hier politisch in- 
strumentalisiert. Die Aktion sei viel zu einseitig.  
„Wir fordern politische Chancengleichheit und eine 
politische Neutralität der Schule“ und „Das ist ja  
wie früher in der Staatsbürgerkunde“ sind Formu- 
lierungen, die wiederholt vorgetragen werden.  
Im Kollegium entsteht daraufhin eine heftige De- 
batte, ob man auf solche Angebote in Zukunft  
nicht lieber verzichten sollte und mehr Rücksicht  
auf die Gefühle dieser Eltern nehmen muss.

1

CONSDAPLE-SHIRT AM ELTERNABEND

Eine Lehrerin berichtet vom Elternabend, der in der 
letzten Woche stattgefunden hat und der eigentlich 
nicht spektakulär war. Doch ein Gedanke lässt die Leh-
rerin nicht los. Ein anwesender Vater trug an diesem 
Abend demonstrativ ein Consdaple-Shirt und achtete 
auch darauf, dass alle es sehen konnten. Consdaple 
ist ein eindeutig rechtsextremes Kleidungslabel. „Aber 
was hätte ich denn tun sollen in dieser Situation?  
Das sind erwachsene Menschen, und die Tätowierun-
gen des Hausmeisters kommentiere ich ja auch  
nicht“, sagt sich die Lehrerin seither zur eigenen Be-
ruhigung immer wieder.

3

EINE SCHÜLERIN WEHRT SICH GEGEN  
ANTISEMITISCHE HETZE

Eine Schülerin wehrt sich gegen antisemitische Hetze, 
die wiederholt im Klassenchat sichtbar geworden  
ist, und gerät dadurch selbst in den Mittelpunkt der 
Auseinandersetzungen. Sie sucht erfolglos Hilfe  
und Unterstützung bei Lehrkräften und entscheidet 
sich schließlich, ihre Mitschüler*innen bei der  
Polizei anzuzeigen.

2

SCHÜLER NUTZT AUF FACEBOOK DAS BILD 
VON UWE MUNDLOS

Seit einigen Jahren pflegt eine Lehrerin eher spora-
disch ein spezielles Facebook-Profil, über das sie auch 
mit einigen Schüler*innen verbunden ist. Auch wenn 
über das Profil keine wichtigen Informationen ver-
mittelt werden und die Kollegin sich mit diesem Profil 
eher passiv verhält, genießt sie es doch, über diesen 
Weg im lockeren Austausch mit ihren Schüler*innen zu 
stehen und damit einen guten Zugang zu deren aktu-
ellen Interessen, Fragestellungen und Problemen zu 
finden. Erschreckt und verstört hat die Lehrerin aller-
dings der Umstand, dass vor ein paar Tagen einer ihrer 
Schüler sein Profilbild durch das Bild des NSU-Terro-
risten Uwe Mundlos ersetzt hat. Ist das ein schlechter 
Scherz – oder was will der Schüler damit sagen? 

4

63Schule und Schulentwicklung  |



64

Meldeplattformen der AfD und das  
Neutralitätsgebot

Es werden viele Erwartungen an die Institution Schule her-
angetragen – und auch Anfeindungen. So gab es 2018 bei-
spielsweise kampagnenartige Angriffe der AfD auf schulische 
Institutionen mit sogenannten Meldeplattformen. Auf diesen 
Onlineplattformen können Schüler*innen und Eltern Lehr-
kräfte melden, die sich kritisch über die AfD äußern. Die AfD 
meint, Kritik an einer Partei sei im schulischen Kontext nicht 
zulässig, und beruft sich dabei auf den Beutelsbacher Konsens, 
aus dem sie ein „Neutralitätsgebot“ für Schulen ableitet (siehe 
dazu ausführlich Besand 2018).

Kurt Edler, ehemaliger Referatsleiter am Hamburger Landesin-
stitut für Lehrerbildung und Schulentwicklung, sagte dazu in 
einem Interview: „Lehrer dürfen gar nicht neutral sein. Sie sind 
durch das Schulgesetz und die Verfassung in Sachen Men-
schenrechte und Demokratie darauf festgelegt, grundrechts-
klar gegen (…) Rassismus und diskriminierende Positionen, 
wie sie die AfD laufend vertritt, aufzutreten. Insofern haben 
sie eine Pflicht zur demokratischen Parteilichkeit“ (Edler 2018).

Wie reagieren Lehrer*innen?

Wie handeln Lehrer*innen in Situationen, wie sie beispielhaft 
in den Fällen auf S. 62–63 skizziert werden? Auf antidemokra-
tische oder diskriminierende Zwischenfälle reagieren viele 
Lehrer*innen sehr zurückhaltend, aus verschiedenen Grün-
den. „Lehrerinnen und Lehrer haben nicht selten Schwierig-
keiten, die entsprechenden Zwischenfälle als solche wahrzu-
nehmen, weil sie diese nicht als menschenfeindlich erkennen 
und/oder sie sich oft außerhalb von Unterrichtssituationen er-
eignen, etwa im Klassenchat, auf dem Schulhof, im Lehrerzim-
mer oder beim Elternabend. Daher ergibt sich für sie die pro-
blematische Frage, wer sich für die Bearbeitung oder Lösung 
der entsprechenden Konflikte zuständig erklärt. So fühlen 
sich Lehrerinnen und Lehrer beispielsweise häufig nicht dazu 
berufen, das Verhalten von Eltern oder Kolleginnen und Kolle-
gen im schulischen Kontext zu kommentieren“ (Besand 2020).

Auch können sie die Zwischenfälle als Bewährungsproben er-
leben, bei denen sie „gewinnen“ und ihre Überlegenheit de-
monstrieren müssen. Andere Handlungsstrategien sind etwa, 
dass man nur bei Regelverstößen Sanktionen einleitet, wenn 
etwa Sachbeschädigungen entstehen; oder dass man eine Art 
Burgfrieden herstellt nach dem Motto „Draußen kannst du 
machen, was du willst, aber in meinem Unterricht hältst du 
dich zurück“. Eine weitere Strategie ist die der Aufklärungs-
arbeit, dass also zum Beispiel über Rassismus oder Rechtsex-
tremismus im Unterricht gesprochen und aufgeklärt wird. All 
diese Strategien haben Vor- und Nachteile – und alle bedeu-
ten Stress für die Lehrkräfte.

Daher ist die Folge häufig, dass gar nicht gehandelt wird, dass 
Lehrer*innen Vorfälle ignorieren und sich auf die Herausfor-
derung nicht einlassen. Diese Indifferenz sei „die schlechteste 
Möglichkeit, auf menschenverachtende Aussagen und Ver-
haltensweisen im schulischen Kontext zu reagieren“, so Be-
sand (2020).

NEUTRALITÄT, KONTROVERSITÄT UND  
SCHULISCHER BILDUNGSAUFTRAG 

Der Beutelsbacher Konsens, Leitbild der politi-
schen Bildung in Deutschland (siehe S. 22 ), zielt 
nicht auf eine neutrale Darstellung politischer 
Zusammenhänge. Er betont vielmehr, dass poli- 
tische Kontroversen auch kontrovers im Bildungs-
raum Schule vorkommen müssen. In der Schule 
soll genau wie in der Gesellschaft über politische 
Fragen gestritten werden. Engagierte Stellung-
nahmen von Schüler*innen und durchaus auch 
von Lehrer*innen sind in diesem Sinn erwünscht 
(vgl. Besand 2018).

Die Schule als Institution ist gehalten, sich über-
parteilich zu verhalten – aber nicht neutral.  
Sie hat einen wertgebundenen Erziehungs- und 
Bildungsauftrag, der in den jeweiligen Landes- 
verfassungen oder Schulgesetzen verankert ist, 
zum Beispiel im Sächsischen Schulgesetz:

Schülerinnen und Schüler sollen lernen, „allen 
Menschen vorurteilsfrei zu begegnen, unabhän-
gig von ihrer ethnischen und kulturellen Her-
kunft, äußeren Erscheinung, ihren religiösen und 
weltanschaulichen Ansichten und ihrer sexuellen 
Orientierung, sowie für diskriminierungsfreies 
Miteinander einzutreten“ (§ 1, Absatz 5, Satz 4) 
und „Ursachen und Gefahren der Ideologie des 
Nationalsozialismus sowie anderer totalitärer und 
autoritärer Regime zu erkennen und ihnen ent-
gegenzuwirken“ (§ 1, Absatz 5, Satz 8).

Daraus geht die normative Perspektive schuli-
scher Bildung und Erziehung hervor. Lehrkräften 
ist kein neutrales Verhalten vorgeschrieben. 
Ihnen ist vielmehr die Aufgabe übertragen, junge 
Menschen für demokratische Werte zu sensibili-
sieren, für ein diskriminierungsfreies Miteinander 
einzutreten sowie verantwortungsvolle Wege 
zu finden, sich an die deutsche Geschichte zu 
erinnern und einen antitotalitären Grundkonsens 
zu vertreten (vgl. Besand 2020).



Schule und Schulentwicklung  | 65

Was kann Schule tun? Handlungsstrategien  
und Empfehlungen

„In jeder Bildungssituation sollte die klare demokratisch-men-
schenrechtsorientierte Haltung von Lehrkräften erkennbar 
sein. Dies gilt insbesondere dann, wenn Akteure menschen-
verachtende oder geschichtsrevisionistische Äußerungen nor-
malisieren und damit ‚Grenzen des Sagbaren‘ zu verschieben 
versuchen“ (Besand 2020). 

Legalistische Argumentationsweisen, in denen Pädagog*in-
nen darauf verweisen, nur dann zum Handeln aufgefordert zu 
sein, wenn im juristischen Sinne fassbare Rechtsverstöße sicht-
bar werden, lehnt Besand als unangemessen ab: „In Bildungs-
institutionen lassen sich Handlungsimpulse nicht erst durch 
strafrechtlich relevantes Verhalten legitimieren“ (Besand 2020).

Anja Besand, Rico Behrens und Peter Breuer haben gemein-
sam mit Lehrkräften aus der Analyse der vielschichtigen 
Fälle einige Handlungsstrategien entwickelt. Dazu gehören 
folgende, die hier stichpunktartig skizziert sind:

•    Schule demokratisch entwickeln: gemeinsam Leitbilder 
entwickeln, sich über Toleranzgrenzen einigen, umfassen-
de Partizipation der Schüler*innen und Lehrkräfte usw. – 
eine große Aufgabe für die gesamte Schule

•    Zentrale Bildungsziele (siehe Schulgesetze, ggf. Leitbild der 
Schule) sichtbar machen (auch gegenüber Eltern vertreten, 
siehe Fall Nr. 1)

•    Nicht alles durch Unterricht lösen wollen  
(oft sind Einzelgespräche oder weitergehende Bear- 
beitungssettings sinnvoll)

•    Nicht überreagieren und jeder Provokation auf den Leim 
gehen (manchmal geht es nur darum, den Unterricht  
zu sprengen oder die Lehrkraft zu verunsichern)

•    Unsicherheit überwinden – Indifferenz vermeiden  
(sich in jeder Situation fragen: Wie kann ich Haltung  
zeigen? Auch wenn man das Gegenüber nicht immer  
überzeugen kann: Es gibt immer Leute, die dabei- 
stehen und zuhören)

•    Prävention als Paradigma überwinden  
(Es ist auch Intervention nötig)

•    Opfer schützen (Häufig konzentriert man sich auf die- 
jenigen, die den Zwischenfall einbringen, und übersieht 
die Betroffenen. Diese sollten in Handlungsstrategien  
einbezogen werden)

•    Vernetzt und solidarisch handeln  
(sich nicht als Einzelkämpfer*in verstehen, Unterstützung 
im Kollegium oder ggf. bei außerschulischen Akteuren wie 
Beratungsstellen suchen)

  Diese und weitere Empfehlungen, ihre Chancen und Fall-
stricke sind ausführlicher in dem Buch „Politische Bildung 
in reaktionären Zeiten“ ausgeführt

Diese Handlungsempfehlungen zur demokratischen Schul-
entwicklung sind zum Teil sehr voraussetzungsvoll, sie brau-
chen Ressourcen wie Zeit und Energie, die bei Lehrkräften und 
Schulleitungen oft knapp sind. Besand plädiert für mehr Zeit 
und Qualifikation im Bereich politische Bildung und demokra-
tische Schulentwicklung für Schulleitungen und Lehrkräfte  

aller Fächer, Supervisions- und Coachingangebote in den 
Schulen sowie unterrichtsfreie Stunden mit der Klassenlei-
tung. Sie wünscht sich mehr außerschulische Ombudsstellen, 
bei denen Diskriminierungen gemeldet werden können, an-
spruchsvolle Partizipationsmodelle und insgesamt mehr Soli-
darität und Problembewusstsein in der Gesellschaft.

LITERATUR

Behrens, Rico (2014), Solange die sich im Klassenzimmer an-
ständig benehmen. Politiklehrer/innen und ihr Umgang mit 
rechtsextremer Jugendkultur in der Schule, Schwalbach/Ts.

Behrens, Rico/Besand, Anja/Breuer, Stefan (2021), Politi-
sche Bildung in reaktionären Zeiten. Plädoyer für eine stand-
hafte Schule, Frankfurt.

Besand, Anja (2018), Beutelsbach als Waffe. Über die Ein-
schüchterungsversuche von ganz Rechts und wie die Schule, 
Staat und Lehrkräfte darauf reagieren können,  
URL: sowi-online.de/kontroverse/beutelsbach_waffe.html 
(zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

Besand, Anja (2020), Politische Bildung unter Druck. Zum 
Umgang mit Rechtpopulismus in der Institution Schule, in: 
Aus Politik und Zeitgeschichte 14_15/2020,  
URL: www.bpb.de/306953 (zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

Edler, Kurt (2018), Interview: Lehrer dürfen nicht neutral sein, 
in: die taz 2.10.2018, URL: www.taz.de/!5538920  
(zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

Sächsisches Schulgesetz (2018), URL: www.revosax.sachsen.
de/vorschrift/4192-Saechsisches-Schulgesetz#vwv1  
(zuletzt abgerufen am 04.11.2021).

BERATUNGSSTELLEN IM ZUSAMMENHANG 
MIT RECHTSPOPULISMUS UND  
RECHTSEXTREMISMUS

In krisenhaften Situationen im Zusammenhang 
mit menschen- oder demokratiefeindlichen Vor-
fällen leisten die Teams der Mobilen Beratung 
(MBT) Hilfe und geben fachlichen Beistand. Ihr 
Leitziel ist es, Organisationen und Menschen in 
der Auseinandersetzung mit Rechtsextremis-
mus, Rassismus, Antisemitismus und anderen 
Ungleichwertigkeitsvorstellungen sowie der 
Stärkung einer demokratischen Alltagskultur zu 
unterstützen. Auf der Internetseite des Bundes-
verbands Mobile Beratung sind die Kontaktdaten 
der MBT aller Bundesländer zu finden:
www.bundesverband-mobile-beratung.de/ 
angebote/vor-ort.

http://sowi-online.de/kontroverse/beutelsbach_waffe.html 
http://www.revosax.sachsen.de/vorschrift/4192-Saechsisches-Schulgesetz#vwv1
http://www.revosax.sachsen.de/vorschrift/4192-Saechsisches-Schulgesetz#vwv1
http://www.bundesverband-mobile-beratung.de/angebote/vor-ort
http://www.bundesverband-mobile-beratung.de/angebote/vor-ort


66

Dieser Beitrag wurde von Dr. Götz Nordbruch (ufuq.de, Berlin) verfasst.  
In den Beitrag sind Anregungen von Dr. Michael Kiefer (Universität Osnabrück) 
und Gülçin Durmuş (Landeskommission Berlin gegen Gewalt) eingeflossen, 
die sie im Rahmen eines Webtalks am 6. Mai 2021 vorgestellt haben. Kiefer ist 
Professor für "Soziale Arbeit in der Migrationsgesellschaft mit dem Schwerpunkt 
muslimische Wohlfahrtspflege" und leitete das Projekt ClearTeaching. Durmuş 
ist Referentin der Berliner Senatsverwaltung für Inneres und Sport mit dem 
Themenschwerpunkt Radikalisierungsprävention. 

Schulrechtliche Regelungen zum 
Umgang mit extremistischen  
Aussagen und Verhaltensweisen 

Extremistische Aussagen und Verhaltensweisen erfordern pädagogische  
Interventionen. In einigen Fällen können aber auch schulrechtliche Maßnahmen  
oder sogar ein Einschalten der Polizei erforderlich sein. Wichtig sind klare  
Zuständigkeiten und Verfahren.  



Schule und Schulentwicklung  | 67

„Elfjähriger Muslim droht Lehrerin mit Enthauptung“ (tages-
spiegel.de, 10. November 2020) – mit dieser Schlagzeile be-
richtete der Berliner Tagesspiegel über einen Vorfall in einer 
Spandauer Grundschule. Wenige Wochen nach dem islamis-
tisch motivierten Mord an einem Geschichtslehrer in Frank-
reich hatte ein Schüler die Tat gerechtfertigt und in einem an-
schließenden Konflikt mit seiner Lehrerin eine Morddrohung 
ausgesprochen.

Solche Situationen stellen die Schulgemeinschaft vor enorme 
Herausforderungen. Angesichts islamistischer Gewalttaten wie  
in Paris ist die Sorge vor einer direkten Bedrohung durch ei-
ne*n radikalisierte*n Schüler*in allzu verständlich. Sie betrifft 
das Kollegium, Schüler*innen und Eltern in gleicher Weise.

Mehr noch als in der Auseinandersetzung mit rechtsextremen 
und rassistischen Äußerungen und Verhaltensweisen äußern 
Lehrkräfte und Schulleitungen allerdings Unsicherheiten, 
wenn sich Schüler*innen in ähnlichen Situationen auf „den“ 
Islam beziehen oder religiöse Hintergründe vermutet werden. 
Dabei unterscheidet sich die Reaktion auf einen Schüler, der 
das Symbol einer verbotenen islamistischen Organisation auf 
den Schultisch malt, nicht grundsätzlich von jener, die auf das 
Zeichnen eines Hakenkreuzes erfolgen würde. 

UNTERSCHIEDLICHE EBENEN EINES „FALLES“

Die Beurteilung eines Falles hängt immer auch 
von dem Blickwinkel ab, aus dem er betrachtet 
wird. Oder von der Rolle, in der man handelt. Das 
Buch „Politische Bildung in reaktionären Zeiten. 
Plädoyer für eine standhafte Schule“ (Behrens/ 
Besand/Breuer 2021) bietet eine Sammlung von 
32 Vorfällen an Schulen, in denen die Schulge-
meinschaft mit Ideologien von Ungleichwertig-
keit, insbesondere Rassismus und Rechtsextre-
mismus, konfrontiert war. Die Fallbeschreibungen 
und Handlungsanregungen eignen sich auch für 
den Umgang mit islamistisch motivierten Aus-
sagen und Verhaltensweisen.

Die Autor*innen unterscheiden vier Ebenen, auf 
denen die Fälle betrachtet werden können und 
auf denen sich unterschiedliche Reaktionen ent-
wickeln lassen:

„Pädagogische Ebene
Einnahme einer Perspektive, die nach den Bewer-
tungs- und Handlungsmöglichkeiten fragt, die 
sich aus pädagogisch-erzieherischen Zugängen 
ergeben (…)

Rechtlich-administrative Ebene
Einnahme einer Perspektive, die nach den recht-
lichen Rahmenbedingungen und juristischen 
Spielräumen und Konsequenzen von Situationen 
fragt. Hier geht es meist primär um die Frage 
rechtskonformen Handelns (…)

Politische Ebene
Einnahme einer Perspektive, die nach den Impli-
kationen und Signalwirkungen von Situationen 
und Handlungsalternativen für eine wertbasierte 
demokratische Gesellschaft fragt (…)

Systemische Ebene
Einnahme einer Perspektive, die auf das Zusam- 
menwirken unterschiedlicher Akteure und Insti-
tutionen gerichtet ist“ (S. 65).



68

Pädagogische Herausforderung und/oder  
Regel- und Rechtsbruch?

Die meisten Konfliktfälle, die von Lehrkräften im Zusammen-
hang mit einem (vermuteten oder tatsächlichen) Einfluss von 
islamistischen Weltbildern berichtet werden, sind deutlich 
weniger dramatisch als die Morddrohung an der Spandauer 
Schule – auch wenn sie in der Situation herausfordernd, grenz-
überschreitend und damit auch persönlich belastend sind. Sie 
reichen vom Ausüben von sozialem Druck über Abwertungen 
und Beleidigungen bis hin zu absoluten Wahrheitsansprüchen, 
die von Schüler*innen gegenüber Mitschüler*innen und Lehr-
kräften erhoben werden.

Dabei ist eine Einordnung eines solchen Verhaltens in vielen 
Fällen weder einfach noch eindeutig: Tatsächlich ist nicht je-
der Verweis auf islamistische Weltbilder oder Gewalttaten ein 
Hinweis auf eine dahinterstehende islamistische Ideologie 
oder die Hinwendung zu islamistischen Szenen. Und nicht 
jede islamistisch motivierte Aussage oder Verhaltensweise 
überschreitet die gleichen schul- oder strafrechtlichen Gren-
zen und erfordert daher ähnliche Sanktionen.

Für den pädagogischen Umgang mit entsprechenden Verhal- 
tensweisen ist es notwendig, zunächst mögliche Hintergrün-
de des Verhaltens zu unterscheiden. Für die pädagogische 
Reaktion macht es beispielsweise einen Unterschied, ob sich 
das Verhalten eine*r Schüler*in mit dem Wunsch nach Provo-
kation und Abgrenzung von der Lehrkraft oder dem Protest 
gegenüber konkreten erlebten Ungerechtigkeiten erklären 
lässt oder ob es tatsächlich in einer islamistischen Ideologi-
sierung begründet liegt. Entscheidend ist das „Thema hinter 
dem Thema“, das sich in den Verhaltensweisen erkennen 
lässt. So lassen sich Provokationen häufig mit einem Wunsch 
nach Sichtbarkeit und Anerkennung erklären. Hinter der de-
monstrativen Missachtung der Hausordnung, provokativem 
Verhalten gegenüber Lehrkräften oder der Weigerung, an 
einer Schweigeminute teilzunehmen, steht in der Regel kei- 
ne „Ideologie“, sondern ein konkretes Bedürfnis.

KONFRONTATIVE RELIGIONSBEKUNDUNGEN 
ALS REGELBRUCH?

In der jüngeren Vergangenheit ist in Berichten 
über Konflikte in Schulen immer wieder von einer 

„konfrontativen Religionsbekundung“ die Rede. 
Damit wird ein Verhalten von Schüler*innen be-
schrieben, das als herausfordernd wahrgenom-
men und mit einem Einfluss „des“ Islams auf den 
Jugendlichen erklärt wird (vgl. Nordbruch 2021). 
Dieser Begriff ist problematisch, weil er so ver-
standen werden kann, dass Provokationen und 
auch konfrontative Verhaltensweisen von mus-
limischen Schüler*innen per se eine Grenzüber-
schreitung bedeuten und eine Sanktion nach 
sich ziehen sollten. Dabei sind Provokationen 
oder konfrontatives Verhalten an sich noch kein 
Regelbruch – auch dann nicht, wenn sie religiös 
begründet werden. Sie gehören zum Jugend- 
alter dazu und sind in der pädagogischen  
Arbeit Alltag.

Darüber hinaus übersieht der Begriff der „kon-
frontativen Religionsbekundung“, dass der 
pädagogische Umgang beispielsweise mit Ab-
wertungen oder Beleidigungen nicht davon ab- 
hängig ist, wie diese begründet werden: Homo-
feindliche Einstellungen finden sich in unter-
schiedlichen Bevölkerungsgruppen, und auch die 
Ansätze, um ihnen zu begegnen, sind sehr ähn-
lich. Das gilt auch für den Umgang mit Verschwö-
rungsmythen, die unabhängig von Herkunft 
oder Religionszugehörigkeit der betreffenden 
Person bearbeitet werden können. Die dahinter-
stehenden Bedürfnisse, Rollenvorstellungen und 
Unsicherheiten, die homofeindliches Verhalten 
oder Verschwörungsmythen hervorbringen, sind 
oft sehr ähnlich.

Und auch mit Blick auf die Schwere des Regelver-
stoßes macht es in der Regel keinen Unterschied, 
ob eine Beleidigung rassistisch oder aufgrund 
einer anderen Ideologie der Ungleichwertigkeit 
begründet wird. Sinnvoll ist es daher, das Verhal- 
ten als das zu benennen und zu sanktionieren, 
was es ist: eine Beleidigung, eine Nötigung oder 
ein Verstoß gegen Gleichheitsgrundsätze.

Beleidigungen sind Grenzüberschreitungen – unabhängig davon,  
wie sie begründet werden.



Schule und Schulentwicklung  | 69

Ebenso wichtig wie die Frage nach den Hintergründen ist es, 
zwischen den Regelbrüchen selbst zu unterscheiden. Anders 
als bei Verhaltensweisen, die sich vor allem als pädagogische 
oder fachliche Herausforderung beschreiben lassen, handelt 
es sich bei Eingriffen in die Rechte von anderen oder bei Stö-
rungen des Schulfriedens um Grenzüberschreitungen, bei 
denen auch schulrechtliche Maßnahmen erforderlich sein 
können. Im Falle von Straftaten geht es schließlich auch um 
eine mögliche Anzeigepflicht gegenüber Polizei und Staats-
anwaltschaft sowie um eventuelle strafrechtliche Konsequen-
zen (vgl. Edler 2016).

Handlungsleitfäden in den Bundesländern

In den vergangenen Jahren sind zahlreiche Handlungsleit-
fäden und Erlasse der Kultusministerien erschienen, die die 
pädagogischen und schulrechtlichen Umgangsweisen mit 
tatsächlich oder vermuteten extremistischen Aussagen und 
Verhaltensweisen beschreiben. Dabei geht es insbesondere 
darum, die Zuständigkeiten beispielsweise von Lehrkräften, 
Schulleitungen und Schulaufsicht zu klären und die gesetz-
lichen Rahmenbedingungen im Umgang mit Störungen oder 
sogar Straftaten zu verdeutlichen.

Trotz der Unterschiede, die sich in den Bundesländern durch 
die Schulgesetze und Verwaltungsvorschriften ergeben, äh-
neln sich die Regelungen darin, dass sie pädagogischen Maß-
nahmen in den meisten Konfliktsituationen Vorrang geben. 
Im Mittelpunkt „steht der pädagogische Umgang mit den 
Schülerinnen und Schülern, der mit der Anwendung und 
Bewusstmachung rechtlicher Rahmenbedingungen Hand in 
Hand gehen muss. Es kann und darf nicht heißen ‚Recht statt 
Pädagogik‘“ (Hessisches Kultusministerium 2019, S. 56), heißt 
es dazu beispielsweise in einer Handreichung des hessischen 
Kultusministeriums.

Exemplarisch hierfür steht die Regelung zur Anzeigepflicht, 
die vom niedersächsischen Kultusministerium zum Umgang 
mit Sicherheitsgefährdungen und Gewalttaten erlassen wurde. 
Anzeigepflichtig sind demnach „insbesondere Gewalttaten von 
außen, schwere innerschulische Straftaten und Fehlverhalten, 
dem mit schulpädagogischen Mitteln nicht mehr begegnet 
werden kann. (…) Weniger schwerwiegendem Fehlverhalten 
und Regelverstößen begegnet die Schule mit angemessenen 
pädagogischen Maßnahmen und Erziehungsmitteln“ (Kultus-
ministerium Niedersachsen 2016). Als Beispiele für anzeige-
pflichtige Straftaten werden hier neben Gewaltdelikten u. a. 
auch Straftaten gegen die sexuelle Selbstbestimmung, poli-
tisch oder religiös motivierte Gewalt sowie im Einzelfall auch 
Fälle von Beleidigung, Bedrohung oder Nötigung genannt.

Wichtig ist: Die Anzeigepflichten unterscheiden sich im De-
tail, daher sollten die Regelungen in den jeweiligen Bundes-
ländern berücksichtigt werden. So betont beispielsweise das 
Kultusministerium Schleswig-Holstein, dass eine Anzeige 
gegenüber der Polizei oder eine Information des Verfassungs-
schutzes (mit Ausnahme von akuten Notfällen und Gefahr im 
Verzug) nur durch das Ministerium erfolgen darf (vgl. Ministe-
rium für Bildung, Wissenschaft und Kultur 2018, S. 11). In an-
deren Bundesländern ist hierfür die Schulaufsicht oder auch 
die Schulleitung selbst zuständig.

AUSGEWÄHLTE LEITFÄDEN UND  
HANDREICHUNGEN

Baden-Württemberg 
Ministerium für Kultus, Jugend und Sport Baden-
Württemberg (2019), Demokratiebildung. Schule 
für Demokratie, Demokratie für Schule, Stuttgart. 
Download als PDF: bit.ly/3t3D2wW.

Hessen
Hessisches Kultusministerium (2019), Grund-
rechtsklarheit, Wertevermittlung, Demokratie-
erziehung. Eine Handreichung für hessische 
Lehrkräfte, Wiesbaden. Download als PDF:  
bit.ly/3sWNFSw.

Niedersachsen 
Niedersächsischen Kultusministerium (2019), 
Neo-Salafismus, Islamismus und Islamfeindlich-
keit in der Schule. Wie kann Schule präventiv 
handeln? Handreichung für Lehrkräfte, Schullei-
tungen und pädagogische Fachkräfte, Hannover. 
Download als PDF: bit.ly/3FTyIEp. 

Rheinland-Pfalz
Pädagogisches Landesinstitut (2019), Krisen- 
management. Handreichung für den Umgang 
mit Krisensituationen an Schulen, Speyer.  
Download als PDF: bit.ly/3G91Kjz.

Sachsen
Landesamt für Schule und Bildung Sachsen 
(2020), Herausforderungen politischer Bildung 
und pädagogischen Handelns an sächsischen 
Schulen. Eine Fallbeispielsammlung, Chemnitz. 
Download als PDF: bit.ly/3zoX2v9.

Schleswig-Holstein
Ministerium für Bildung, Wissenschaft und Kultur 
(2018), Religion, Islamismus, Salafismus in Schu-
len. FAQs und Handlungsleitlinien für Schulleitun-
gen und Lehrkräfte im Umgang mit besonderen 
Verhaltensweisen in diesem Kontext, Kiel.  
Download als PDF: bit.ly/3sSrfSg.

http://bit.ly/3t3D2wW
http://bit.ly/3sWNFSw
http://bit.ly/3FTyIEp
http://bit.ly/3G91Kjz
http://bit.ly/3zoX2v9
http://bit.ly/3sSrfSg


70

Clearingverfahren gegen Radikalisierung –  
Zielverständigung, Rollenklärung,  
kooperative Fallarbeit

Vorfälle wie die Morddrohung an der Spandauer Schule lassen 
sich nicht von einzelnen Lehrkräften bearbeiten. Sie erfordern 
eine abgestimmte Reaktion von Schulleitung, Kollegium und 
Schulsozialarbeit, die im Idealfall auf bestehende Strukturen 
und Verfahren und klare Zuständigkeiten aufbaut. Das Pro-
jekt „ClearR – Clearingverfahren gegen Radikalisierung“ (um-
gesetzt von der Aktion Gemeinwesen und Beratung e. V. in 
Düsseldorf ) bietet ein an sechs Schulen erprobtes Konzept, 
um geregelte Strukturen zum Umgang mit möglichen Radi-
kalisierungen in der Schule zu etablieren (vgl. Aktion Gemein-
wesen und Beratung e. V. 2019). Das Clearingverfahren wurde 
zwischen 2016 und 2019 an mehreren Schulen in Nordrhein-
Westfalen und Berlin entwickelt und lässt sich auf andere 
Schulen übertragen. Es verfolgt einen phänomenübergreifen-
den Ansatz und widmet sich sowohl islamistischen als auch 
rechtsextremistischen Phänomenen unter Schüler*innen. Aus- 
gangspunkt ist die Feststellung, dass eine Präventionsarbeit 
an Schulen auf folgenden Voraussetzungen basiert:

Verständigung über gemeinsame Ziele: Was soll erreicht, was 

verhindert werden?

Schulleitung, Lehrkräfte und Schulsozialarbeiter*innen und 
-psycholog*innen agieren in bestimmten Rollen und haben 
konkrete Aufgaben. Dadurch unterscheiden sich auch die Zie- 
le, die sie in ihrer Arbeit mit Schüler*innen verfolgen. Ein Bei-
spiel: Die Schulleiterin hat ein besonderes Interesse an der 
Wahrung des Schulfriedens, der durch das Verhalten eines 
Schülers beeinträchtigt ist. Sie hat die Schule als Ganze im 
Blick. Die Klassenlehrerin sorgt sich vor allem um das Unter-
richtsklima und den Lernerfolg der Mitschüler*innen, der 
durch das Verhalten des Schülers gefährdet ist. Sie betrach-
tet den Konflikt aus der Perspektive der Klasse. Aus beiden 
Perspektiven kann es sinnvoll erscheinen, den Schüler aus 
der Klasse oder sogar der Schule auszuschließen. Der Schul-
psychologe sieht das anders: Er setzt seine Bemühungen ge-
rade darauf, den Schüler in der Klasse zu halten, weil er dort 
noch soziale Bindungen und einen Rest von Stabilität erlebt. 
Ein Schulverweis würde den Schüler zusätzlich belasten und 
einen Rückzug in eine extremistische Ideologie begünstigen. 
Im Umgang mit möglichen Fällen einer Radikalisierung haben 
all diese Perspektiven ihre Berechtigung, sie können aber zu 
Zielkonflikten führen. Es ist daher wichtig, dass sich die Akteu-
re ihrer unterschiedlichen Ziele bewusst sind und diese trans-
parent abwägen.

Sensibilisierung für Hintergründe und Indikatoren

Extremistische Ideologien sind nicht immer auf den ersten 
Blick erkennbar. Das gilt gerade für islamistische Einstellun-
gen und Verhaltensweisen, denn oft ist es nicht leicht, für 
Muslim*innen selbstverständliche Ausdrucksformen von Re-
ligiosität einzuordnen und zwischen völlig legitimen – wenn-
gleich vielleicht auch für andere ungewöhnlichen oder unver-
ständlichen – Religionsbekundungen und problematischen 
Aussagen und Verhaltensweisen zu unterscheiden. Daher ist 
es wichtig, Lehrkräfte für die Vielfalt religiöser Selbstverständ-
nisse und Praktiken zu sensibilisieren und ihnen Hintergrund-
informationen zu geben, worin sich Islam und Islamismus 
unterscheiden. Das beinhaltet auch eine Sensibilisierung für 

DIE SCHRITTE IM CLEARINGVERFAHREN

Das Projekt CleaR gliedert das Clearingverfahren 
in sieben Schritte, die für die Klärung und Be-
arbeitung erforderlich sind:

1.  Vorrecherche 
Sammlung von Informationen zum Fall; Ein-
schätzung und Bewertung von Indikatoren

2.  Clearingteam  
Information an alle Akteur*innen; Einrichtung 
eines Clearingteams unter Berücksichtigung 
aller relevanten schulischen und eventuell 
außerschulischen Akteure

3.   Vertiefte Recherche 
Klärung von möglichen Risiko- und Schutz-
faktoren unter Rückgriff auf Methoden der 
Sozialen Arbeit; Beginn der Beziehungsarbeit 
mit dem*r betroffenen Schüler*in sowie ex-
ternen Akteuren, die als Bezugspersonen von 
Bedeutung sind

4.  Clearingteam  
Beschluss von Maßnahmen; 
Vorstellung der Ergebnisse der „vertieften Re- 
cherche“ durch eine pädagogische Fachkraft; 
gemeinsame Zielformulierung im Clearing-
team sowie Festlegung von Maßnahmen

5.  Durchführung der Maßnahmen 
Abgestimmte Umsetzung der einzelnen Maß- 
nahmen durch die jeweiligen Akteure; Fall-
steuerung durch die pädagogische Fachkraft; 
gemeinsamer Auftritt gegenüber dem*r  
Schüler*in als „starke Allianz“

6.  Clearingteam: Evaluation der Maßnahmen 
Festgelegte Zeitpunkte zur gemeinsamen  
Evaluation der bisher durchgeführten Maß- 
nahmen; eventuell Anpassung und Ergänzung 
der Maßnahmen

7.  Weiterführung der Maßnahmen 
Wiederholung der Schritte 5 und 6 bis zum  
Erreichen der vereinbarten Ziele 

(Quelle: Aktion Gemeinwesen und Beratung e. V. 
2019, S. 36–37)



Schule und Schulentwicklung  | 71

mögliche Indikatoren, die auf eine Hinwendung zu islamisti-
schen Szenen hinweisen können. Dies ist eine Voraussetzung, 
um frühzeitig reagieren zu können, aber zugleich ist einer 
Dramatisierung vorzubeugen.

Klare Strukturen und Verfahren

Die Kultusministerien und Schulverwaltungen machen für 
den Umgang mit Konflikten und Krisen klare Vorgaben. Es ist 
wichtig, dass diese Regelungen allen bekannt sind und Zu-
ständigkeiten – zum Beispiel welches Verhalten gegenüber 
der Schulleitung gemeldet werden muss – geklärt sind. Das 
beinhaltet auch die Möglichkeit, sich im Kollegium auszutau-
schen und alle relevanten Akteure einzubinden. Dabei geht es 
nicht nur um schulinterne Absprachen, sondern auch um die 
Einbindung der Schulaufsicht und externer Einrichtungen wie 
Beratungsstellen, Jugendamt oder Bildungsträger und Vereine. 
Auch für die Zusammenarbeit mit den Eltern des*r betroffe-
nen Schüler*in ist es wichtig, dass hierfür klare Absprachen 
getroffen werden.

Monitoring und Reflexion

Radikalisierungen beschreiben einen Prozess, ebenso dyna-
misch gestaltet sich die Präventionsarbeit. Sie erfordert die 
Bereitschaft und die Möglichkeit, im Austausch mit anderen 
Entwicklungen zu beobachten und auf Veränderungen (im 
Verhalten des*r jeweiligen Schüler*in, in den Rahmenbedin-
gungen etc.) zu reagieren. Dies schließt auch die Reflexion des 
eigenen Handelns und eine kontinuierliche Überprüfung von 
Annahmen und Erwartungen mit ein.

FRAGEN UND FALLSTRICKE

Worin liegen die Vorteile eines phänomenüber- 
greifenden Ansatzes?

Rechtsextremismus und Islamismus beeinflussen sich wech-
selseitig und spiegeln eine wachsende gesellschaftliche Pola-
risierung. Dies äußert sich beispielsweise in der Verhärtung 
von Wir-und-Ihr-Diskursen („wir Deutsche“ vs. „die Muslime“), 
die für beide Ideologien charakteristisch sind. Auch in den 
Rollenvorstellungen in Bezug auf Männlichkeit und Weiblich-
keit gibt es deutliche Parallelen. Hinzu kommen sogenannte 
Brückennarrative wie Antisemitismus, Antifeminismus oder 
Verschwörungsmythen, die nicht nur in extremistischen Ideo-
logien anzutreffen sind, sondern auch in der Mitte der Gesell-
schaft wirken. Ein phänomenübergreifender Ansatz nimmt 
die dahinterliegenden Bedürfnisse und Motive in den Blick, 
die sich in vielen Fällen ähneln. Oft handelt es sich um sehr 
ähnliche Bewältigungsstrategien in persönlichen oder gesell-
schaftlichen Krisen, die beispielsweise mit allgemeinen Me-
thoden der Sozialen Arbeit thematisiert werden können.

Auch für die Fallbearbeitung selbst lässt sich auf bestehende 
Verfahren für das Krisenmanagement in Schulen zurückgrei-
fen. In vielen Bundesländern gibt es Notfallpläne, in denen 
grundsätzliche Regelungen für den Umgang mit Störungen 
und Gefährdungen getroffen werden.

Wo finde ich Fortbildungsangebote zur Präventions-
arbeit an Schulen?

Die Landesdemokratiezentren sind gute Anlaufstellen für  
Fort- und Weiterbildungsangebote vor Ort zu den Themen 
Islamismus und Rechtsextremismus. Auch die Lehrerinstitute 
in den einzelnen Bundesländern bieten zu diesen Themenfel-
dern Fortbildungen.

Wichtige Anlaufstellen sind auch das Kompetenznetzwerk 
„Islamistischer Extremismus”/KN:IX (www.kn-ix.de) und das 
Kompetenznetzwerk Rechtsextremismusprävention (www.
kompetenznetzwerk-rechtsextremismuspraevention.de), die 
entsprechende Angebote anbieten oder vermitteln.

Das Projekt CleaR bietet bundesweit mehrtägige Fortbildun-
gen für einzelne Lehrkräfte und Kollegien (www.clearing-

schule.de).

An welche Stellen kann ich mich wenden, wenn ich 
konkrete Unterstützung im Umgang mit einem  
radikalisierten oder radikalisierungsgefährdeten 
Jugendlichen benötige?

Die Beratungsstelle Radikalisierung des Bundesamtes für 
Migration und Flüchtlinge (BAMF) ist eine erste Anlaufstelle 
für Angehörige und Fachkräfte, die mit radikalisierungsge-
fährdeten Jugendlichen oder Erwachsenen konfrontiert sind. 
Die Beratungsstelle vermittelt bundesweit direkte Kontakte 
zu zivilgesellschaftlichen Beratungsangeboten vor Ort. Die 
Beratungsstelle unterstützt Fachkräfte auch bei einer Ein-
schätzung, ob die Polizei hinzugezogen werden sollte (www. 
beratungsstelle-radikalisierung.de).

LITERATUR

Aktion Gemeinwesen und Beratung e. V. (2019), CleaR – 
Clearingverfahren gegen Radikalisierung. Praktische Hand-
reichung zur Radikalisierungsprävention im schulischen 
Kontext, Düsseldorf.

Edler, Kurt (2016), Umgang mit Radikalisierungstendenzen 
in Schulen – Rechtliche und pädagogische Hinweise für die 
Praxis, www.ufuq.de, 10. Januar 2016.

Hessisches Kultusministerium (2019), Grundrechtsklarheit, 
Wertevermittlung, Demokratieerziehung. Eine Handreichung 
für hessische Lehrkräfte, Wiesbaden.

Kultusministerium Niedersachsen (2016), Sicherheits- und 
Gewaltpräventionsmaßnahmen in Schulen in Zusammen-
arbeit mit Polizei und Staatsanwaltschaft, Rd.Erl. des MK, des 
MI und des MJ vom 1.6.2016 – 25.5-81411.

Ministerium für Bildung, Wissenschaft und Kultur (2018), 
Religion, Islamismus, Salafismus in Schulen. FAQs und Hand-
lungsleitlinien für Schulleitungen und Lehrkräfte im Umgang 
mit besonderen Verhaltensweisen in diesem Kontext, Kiel.

Nordbruch, Götz (2021), „Konfrontative Religionsausübung“ 
als Synonym für Islamismus?, www.ufuq.de, 8. April 2021.



72

Kommunikation mit der  
Schulöffentlichkeit:  

„Wir sind dran und haben  
einen Plan!“

Ines Dohrs ist Sozialarbeiterin und arbeitet in der 
Prävention von religiös begründeter Radikalisierung bei  
IFAK e. V. in Bochum. Sie unterstützt Schulen auch in  
der Kommunikation mit der Schulöffentlichkeit im Fall  
von möglichen Radikalisierungen.

INTERVIEW



Schule und Schulentwicklung  | 73

Schulen stehen im Falle einer möglichen Radikalisierung eines*r Schüler*in 
vor der Schwierigkeit, auch auf Fragen und Ängste von Schüler*innen und 
Eltern reagieren zu müssen. Was empfehlen Sie den Schulen?

Wichtig ist es natürlich immer, genau hinzuschauen und sich erstmal im kleineren 
Rahmen ein Bild von der Situation zu machen. In vielen Fällen sind radikale Äußerungen 
Symptome für tieferliegende Probleme. Für diese Analyse ist ein Austausch mit den Kol-
leg*innen, die direkt betroffen sind, der Schulsozialarbeit und der Schulleitung wichtig. 
Tatsächlich ist es aber oft so, dass auch unter den Schüler*innen und eventuell auch 
unter den Eltern schon über den „Fall“ gesprochen wird. Sie machen sich Sorgen – und 
wollen Antworten. Eine solche Situation kann schnell eskalieren, daher ist es wichtig, 
den Schutzauftrag der Schule ernst zu nehmen und den oder die betroffene Schüler*in 
auch vor Stigmatisierungen und Anfeindungen zu schützen. Wir hatten beispielsweise 
Anfragen von Kindergärten, die von Kindern von Rückkehrer*innen aus Syrien besucht 
wurden, dies führte zu großen Unsicherheiten im Team. In der Beratung stellte sich dann 
jedoch heraus, dass die Kinder in den Einrichtungen ganz unauffällig waren und es  
keine konkreten Konflikte gab. Eine solche Klärung ist notwendig, um die Kolleg*innen 
zu sensibilisieren, aber auch um Überreaktionen und Stigmatisierungen zu verhindern.

Ist es denn sinnvoll, solche Fälle auch mit den Schüler*innen anzusprechen?

Als Lehrer*in kann es sinnvoll sein, die Situation in der Klasse anzusprechen, aber 
auch dabei sollte man eine Stigmatisierung des betroffenen Schülers vermeiden. Es 
kann hilfreich sein, den Fall auf einer allgemeineren Ebene zu besprechen, also zum Bei-
spiel allgemein über Feindbilder, Abwertungen oder Gewalt und deren Hintergründe zu 
reden. Oder darüber, wie man damit umgehen kann, wenn einem Feindbilder oder Ge-
walt im persönlichen Umfeld begegnen, und wie man die betreffende Person vielleicht 
auch unterstützen kann, ihr eigenes Verhalten zu reflektieren. Aber natürlich wissen die 
Schüler*innen dabei ganz genau, um was und wen es eigentlich geht – und das kann 
auch zu Solidarisierungen führen, also zu einer Solidarisierung gegen die Lehrkraft und 

„das System“. Man sollte daher auch überlegen, Beratungsstellen wie zum Beispiel die 
Wegweiser-Stellen in NRW in die Vorbereitung oder auch zur Moderation eines solchen 
Gesprächs hinzuzuziehen. Dann wäre es transparent, und es wäre auch klar, in welcher 
Rolle man spricht und um was es geht.

Und wie sieht es mit Elternabenden aus?

Der Umgang mit den Eltern ist noch schwieriger, denn die Grenzen dessen, was 
man öffentlich ansprechen kann, sind sehr eng. Gleichzeitig kochen die Emotionen in 
der Elternschaft schnell hoch, wenn sie von entsprechenden Konflikten hören. Es geht 
daher zum einen darum, die Sorgen und auch Ängste ernst zu nehmen, auf der ande- 
ren Seite aber auch darum, den Schüler und dessen Familie zu schützen. Auch hier 
sollten Fachkräfte auf einer allgemeinen Ebene bleiben und deutlich machen, dass die 
Schule die Situation ernst nimmt und sich beispielsweise auch externe Unterstützung 
eingeholt hat. Das wirkt auf Eltern beruhigend, weil sie merken, dass sich die Schule 
kümmert und das Problem nicht unter den Teppich kehrt.

Dabei sollte die Botschaft lauten: „Wir sind da dran, haben einen Plan und klären 
das.“ Das war zum Beispiel auch in dem Fall der Kita so, wo sich unter den Eltern  
herumgesprochen hatte, dass der Vater eines der Kinder aus Syrien zurückgekehrt war.  
Hier war es wichtig, deutlich zu machen, dass die Kita das ernst nimmt und an einer 
Klärung arbeitet – die Eltern aber gleichzeitig auch zu beruhigen, weil es eben keine 
konkreten Konflikte gab. 

Letztlich muss man sich als Pädagog*in oder als Lehrer*in klar machen, dass das 
alles eigentlich nicht neu ist, denn Schulen stehen ja auch in anderen Zusammenhängen 
vor der Frage, wie sie was gegenüber der Elternschaft kommunizieren. An die Regeln, 
die dabei gelten, kann man auch im Falle möglicher Radikalisierungen anknüpfen.



74

Infodienst Radikalisierungsprävention –  
Herausforderung Islamismus

Wie kann man islamistische Radikalisierung erkennen? Wie 
kann man junge Menschen stärken, die möglicherweise 
radikalisierungsgefährdet sind? Wie kann der Ausstieg aus 
radikalen Gruppen gelingen?

Der Infodienst Radikalisierungsprävention – Herausforde-
rung Islamismus ist ein Onlineportal der Bundeszentrale für 
politische Bildung/bpb. Der Infodienst bietet zu diesen Fra-
gestellungen Hintergrundwissen, pädagogische Materialien, 
Veranstaltungshinweise und eine Übersicht mit Beratungs- 
angeboten – unter anderem für Schule, außerschulische Bil- 
dung, Sozialarbeit, Beratungsstellen oder Behörden.

Für die pädagogische Praxis hat der Infodienst Fachbeiträ-
ge, Unterrichtsmaterialien, pädagogische Handreichungen 
sowie Linklisten zu Multimedia- und Beratungsangeboten 
zusammengestellt: www.bpb.de/312571. 

Die Infodienst-Handreichung „Schule und religiös begründe- 
ter Extremismus“ gibt erste Antworten auf häufige Fragen 
und vermittelt einen Überblick über Publikationen und Ma-
terialien für die Schulpraxis. Sie ist kostenfrei als Print- oder 
PDF-Publikation erhältlich: www.bpb.de/286306.

Die Infodienst-Handreichung „Terroranschläge, Schweigemi-
nuten & religionskritische Karikaturen“ versammelt Hinter-
grundinfos und Tipps für Lehrkräfte zum Umgang mit diesen 
Themen. Sie steht als PDF kostenfrei zum Download bereit: 
www.bpb.de/327107. 
 
www.bpb.de/infodienst

ufuq.de 

ufuq.de ist ein anerkannter Träger der freien Jugendhilfe  
und arbeitet bundesweit an der Schnittstelle von pädagogi-
scher Praxis und Wissenschaft im Themenfeld Islam, anti- 
muslimischer Rassismus und Islamismus. Der Verein entwi-
ckelt Ansätze zum pädagogischen Umgang mit gesell- 
schaftlicher Diversität sowie zur Prävention von Polarisie- 
rungen in der Migrationsgesellschaft.

Ein Schwerpunkt in der Arbeit mit Jugendlichen liegt auf  
der Förderung von Kompetenzen im Umgang mit Fragen zu 
Religion, Identität und Zugehörigkeit und der Prävention  
von islamistischem Extremismus. Mit Beratungen und Fort-
bildungen wendet sich der Verein an Multiplikator*innen  
in Schule, Jugendarbeit und kommunalen Verwaltungen und 
entwickelt Arbeitshilfen und Lernmaterialien für Unterricht 
und Bildungsarbeit on- und offline. 

Vorstellung der beteiligten Institutionen und Akteure

ufuq.de

http://www.bpb.de/312571
http://www.bpb.de/286306
http://www.bpb.de/327107
http://www.bpb.de/infodienst


Vorstellung der beteiligten Institutionen und Akteure  | 75

Der Verein ist Teil des Kompetenznetzwerkes Islamistischer  
Extremismus (KN:IX), beteiligt sich an Forschungsprojekten 
und fördert den Wissenschafts-Praxis-Transfer im Themenfeld. 

www.ufuq.de
www.kn-ix.de

Leibniz-Institut für Bildungsmedien |  
Georg-Eckert-Institut

Das GEI betreibt anwendungsorientierte, kulturwissenschaft-
lich-historisch ausgerichtete Forschung zu Produktion,  
Inhalten und Aneignung von schulischen Bildungsmedien  
in ihren soziokulturellen, politischen, ökonomischen und  
historischen Kontexten. Im Zentrum der Institutsarbeit steht 
die weltweit umfangreichste internationale Schulbuch- 
sammlung der Fächer Geschichte, Sozialkunde/Politik, Geo-
grafie und Werteerziehung/Religion in der Forschungs- 
bibliothek des GEI. 

Im Verbundprojekt „Radikaler Islam – radikaler Anti-Islam” 
(RIRA) nimmt das GEI eine Bestandsaufnahme von Repräsen-
tationen des Islams in deutschen Schulbüchern vor. Die Er-
gebnisse fließen in die Entwicklung pädagogischer Konzepte 
und Unterrichtsmaterialien ein.

www.gei.de

Zwischentöne – Materialien für Vielfalt  
im Klassenzimmer

Die Lehr- und Lernmittelplattform des Leibniz-Instituts für 
Bildungsmedien | Georg-Eckert-Institut bietet Anregungen 
für die Auseinandersetzung mit Herausforderungen der  
pluralen Gesellschaft. Die Unterrichtskonzepte für die Fächer 
Politik, Geschichte, Geographie und Ethik/Religion der  
Sekundarstufen I und II widmen sich Fragen, die in Schulbü-
chern zu kurz kommen. Dabei geht es neben der Aufberei- 
tung zusätzlicher Informationen und "neuer" Themen darum, 
das Einnehmen "neuer" Perspektiven zu ermöglichen.

www.zwischentoene.info

http://www.ufuq.de
http://www.kn-ix.de
http://www.gei.de
http://www.zwischentoene.info


76

Museum für Islamische Kunst –  
Staatliche Museen zu Berlin 

Das Museum für Islamische Kunst im Pergamonmuseum 
eröffnet Besuchenden aus aller Welt Zugänge zur Kunst- und 
Kulturgeschichte islamisch geprägter Regionen. Es ist das 
älteste Museum für Islamische Kunst außerhalb islamisch ge- 
prägter Länder. Als öffentliche Kultureinrichtung sieht sich 
das Museum für Islamische Kunst in einer gesellschaftlichen 
Verantwortung und fördert durch seine Projektarbeit offene 
Identitäts- und Gesellschaftsbilder und die transkulturelle 
Bildung verschiedener Zielgruppen.

Das Museum für Islamische Kunst hat seit November 2018  
im Rahmen der Outreach-Initiative „Gemeinsame Vergangen-
heit – Gemeinsame Zukunft II“ transkulturelle Bildungsma-
terialien und Vermittlungsformate für den schulischen und 
außerschulischen Bereich entwickelt und Kooperationen  
mit Bildungsmedienverlagen und Schulbuchredakteur*innen 
aufgebaut. 

Die Beteiligung des Museums für Islamische Kunst an der 
Webtalk-Reihe zum Umgang mit islamistischen und rassisti-
schen Gewalttaten im pädagogischen Raum fand innerhalb 
des Projekts „Gemeinsame Vergangenheit – Gemeinsame 
Zukunft II“ statt. Das Projekt wird von der Beauftragten der 
Bundesregierung für Kultur und Medien gefördert. 

www.smb.museum/museen-einrichtungen/museum-fuer- 
islamische-kunst/home

www.smb.museum/museen-einrichtungen/museum-fuer-
islamische-kunst/sammeln-forschen/forschung-kooperation/
gemeinsame-vergangenheit-gemeinsame-zukunft-ii

Vorstellung der beteiligten Institutionen und Akteure

https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/museum-fuer-islamische-kunst/home
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/museum-fuer-islamische-kunst/home
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/museum-fuer-islamische-kunst/sammeln-forschen/forschung-kooperation/gemeinsame-vergangenheit-gemeinsame-zukunft-ii
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/museum-fuer-islamische-kunst/sammeln-forschen/forschung-kooperation/gemeinsame-vergangenheit-gemeinsame-zukunft-ii
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/museum-fuer-islamische-kunst/sammeln-forschen/forschung-kooperation/gemeinsame-vergangenheit-gemeinsame-zukunft-ii


Vorstellung der beteiligten Institutionen und Akteure  | 77

Bildungsstätte Anne Frank – Zentrum für  
politische Bildung und Beratung Hessen 

Als Zentrum für politische Bildung und Beratung Hessen ent- 
wickelt die Bildungsstätte Anne Frank in Frankfurt/Main 
innovative Konzepte und Methoden, um Jugendliche und 
Erwachsene gegen Antisemitismus, Rassismus und ver- 
schiedene Formen von Diskriminierung zu sensibilisieren –  
und für die aktive Teilhabe an einer offenen und demo-
kratischen Gesellschaft zu stärken. In unserer politischen 
Bildungsarbeit greifen wir aktuelle Debatten und Kon- 
flikte in der Migrationsgesellschaft auf. Mit unseren inno- 
vativen Bildungsangeboten wie dem interaktiven Lern- 
labor „Anne Frank. Morgen mehr“ oder der digitalen App 

„Hidden Codes“ zur Radikalisierungsprävention erreichen 
wir junge Menschen direkt bei den Themen und Fragen
ihrer Lebens- und Alltagwelt. 

Als Teil des Kompetenznetzwerk Antisemitismus (Kompas) 
gehört die Bildungsstätte Anne Frank zu den fünf bundes-
weit tätigen Organisationen mit langjähriger Erfahrung in 
der Antisemitismusprävention, der antisemitismuskritischen 
Bildungsarbeit und der Beratung von Betroffenen sowie  
der Dokumentation und Analyse antisemitischer Vorfälle. 

Zwei hessische Beratungsstellen sind in der Bildungsstätte 
Anne Frank angesiedelt: response unterstützt Betroffene 
von rechter, rassistischer und antisemitischer Gewalt,  
das ADiBe-Netzwerk berät Menschen, die Diskriminierung  
erfahren haben.

Die Bildungsstätte Anne Frank fördert den Austausch zwi- 
schen Wissenschaft und Bildungspraxis, vernetzt verschiede-
ne Gruppen und Communitys vor Ort und bringt sie mit- 
einander ins Gespräch – im Rahmen von Konferenzen und 
Fachtagen, wechselnden Sonderausstellungen, öffentli- 
chen Informations- und Diskussionsveranstaltungen sowie  
in den Sozialen Netzwerken.

www.bs-anne-frank.de

http://www.bs-anne-frank.de


78

S. 41: Soufeina Hamed / zwischentoene.info / GEI

S. 42: Valerie Schmidt

S. 44: Claudia Plamp

S. 45: Roland Geisheimer

S. 46: Julius Matuschik

S. 51: Photo by Sam Balye on Unsplash

S. 59 (oben): Beltz

S. 59 (unten): ufuq.de

S. 60: picture alliance / ZUMAPRESS.com / Sachelle Babbar

S. 66: Photo by Enzo Boulard on Unsplash

S. 68: Kays Khalil / ufuq.de

S. 72: alvarez – iStock

Gestaltung

agnes stein berlin

www.agnes-stein.de

Druck

PIEREG Druckcenter Berlin GmbH

www.piereg.de

Copyright 2021, CC-Lizenz: BY-NC-ND 3.0

ISBN: 978-3-9824185-0-6

Redaktioneller Stand

Dezember 2021

Die Veröffentlichung stellt keine Meinungsäußerung des BMFSFJ, des 

BAFzA oder der bpb dar. Für inhaltliche Aussagen tragen die Autorinnen 

und Autoren die Verantwortung.

 

Impressum 

Herausgeber   

ufuq.de – Jugendkulturen,  

Islam & politische Bildung

Dudenstraße 6, 10965 Berlin  

Info@ufuq.de

www.ufuq.de

Die Publikation erscheint als Beitrag von ufuq.de im Rahmen  

des Kompetenznetzwerkes „Islamistischer Extremismus“ / KN:IX.“

Die Mitarbeit des Leibniz-Instituts für Bildungsmedien I Georg-Eckert- 

Institut an der Webtalk-Reihe und der Broschüre erfolgte im Rahmen  

des Verbundprojektes „Radikaler Islam – radikaler Anti-Islam“ (RIRA).  

Das Projekt RIRA wird vom Bundesministerium für Bildung und  

Forschung gefördert. 

Die Beteiligung des Museums für Islamische Kunst zu Berlin an der Web-

talk-Reihe und der Broschüre erfolgte im Rahmen des Projektes „Gemein-

same Vergangenheit – Gemeinsame Zukunft II“. Das Projekt wird von der 

Beauftragten der Bundesregierung für Kultur und Medien gefördert.

Redaktionsteam

Maral Jekta (ufuq.de), Miriam Kurz (Museum für Islamische Kunst – Staat-

liche Museen zu Berlin), Dr. Götz Nordbruch (ufuq.de), Katharina Reinhold 

(Redaktionsbüro Kauer, Köln und Redaktion Infodienst, Radikalisierungs-

prävention der Bundeszentrale für politische Bildung), Dr. Christian 

Saßmannshausen (Bundeszentrale für politische Bildung), Radwa Shalaby 

(Leibniz-Institut für Bildungsmedien I Georg-Eckert-Institut), Prof. Dr. Riem 

Spielhaus (Leibniz-Institut für Bildungsmedien I Georg-Eckert-Institut)

Bildnachweise

Titelseite: IMAGO / snapshot / K. M. Krause 

S. 7: picture alliance / dpa / Andreas Arnold

S. 9: Soufeina Hamed / zwischentoene.info / GEI

S. 11: picture alliance / Maurizio Gambarini/dpa / Maurizio Gambarini

S. 12: Kays Khalil / ufuq.de

S. 13: Soufeina Hamed / zwischentoene.info / GEI

S. 15: Vasil Dimitrov – iStock

S. 16: ARD / Youtube

S. 21: Stígur Már Karlsson / Heimsmyndir – iStock

S. 24 (oben): Europarat

S. 24 (unten): Zentrum polis – Politik Lernen in der Schule

S. 25: bpb

S. 25: Kays Khalil / ufuq.de

S. 27: Shomiz – iStock

S. 28: Piers Secunda (2016): ISIS Bullet Hole Painting (Double Panel).  

CC-Lizenz: BY-NC-SA

S. 30: Power of Art House (2017): Ausschnitt aus der Ausstellung Living 

Aleppo. CC-Lizenz: BY-NC-SA, https://livingaleppo.com/gallery

S. 33: Photo by Siora Photography on Unsplash

S. 34: Museum für Islamische Kunst der Staatlichen Museen zu Berlin – 

Preußischer Kulturbesitz / Johannes Kramer (Abb. 1, 2, 3, 4),  

Christian Krug (Abb. 5)

S. 35: Museum für Islamische Kunst der Staatlichen Museen zu Berlin – 

Preußischer Kulturbesitz / Johannes Kramer (Abb. 6, 7),  

Georg Niedermeiser (Abb. 9), unbekannt (Abb. 10); Stefan Weber (Abb. 8)

S. 38: picture alliance / dpa / Sebastian Gollnow

http://ufuq.de
mailto:Info%40ufuq.de?subject=
http://www.ufuq.de
https://livingaleppo.com/gallery
https://kn-ix.de/
https://projekt-rira.de/
https://www.demokratie-leben.de/
https://www.bpb.de/




ufuq.de
Jugendkulturen, Islam 
& politische Bildung
Tel. 030 / 98 34 10 51  
info@ufuq.de
www.twitter.com /ufuq_de
www.facebook.com /ufuq.de

http://ufuq.de
mailto:info%40ufuq.de?subject=
http://www.twitter.com/ufuq_de
http://www.facebook.com/ufuq.de

